# لمعةالاعتفاد

تالیف الم موفق الدین این قدامه مقدسی جلیله تحقیق وتعلق عبد القادر ارناوُوط اُردوترجمه ابوالمکرم بن عبالجلیل بسم الله الرحمٰن الرحيم

\* توجه فرمائيں \*

كتاب وسنت داك كام پر دستياب تمام الكثرانك كتب \_\_\_

- \* عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- \* مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ [UPLOAD] کی جاتی ہیں۔
  - \* متعلقہ ناشرین کی تحریری اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔
- \* دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ' پر منٹ' فوٹو کا پی اور الیکٹر ا، بک ذرائع سے محض مندر جات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

#### \*\* \*\* \*\*

- \*\* کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب کسی بھی الکٹر انک کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
  - \*\*ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کر نااخلاقی ' قانونی وشر عی جرم ہے۔

نشر واشاعت اور کتب کے استعمال سے متعلق کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرما کیں :

طيم كتاب وسنت داك كام

webmaster@kitabosunnat.com

www.kitabosunnat.com



نام كتاب : لمعة الاعتقاد

مولف : المام مؤفق الدين ابن قدامه مقدسيً

مترجم : ابوالمكرّم بن عبدالجليل

صفحات : ۸۸

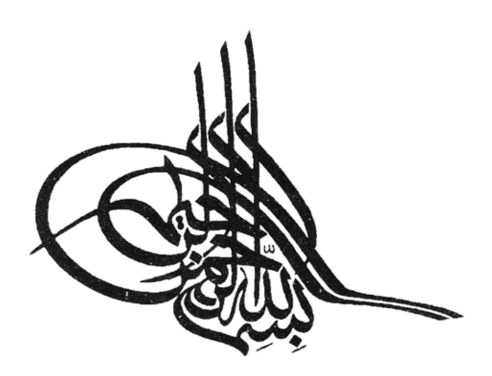
ناشر : الدارالسلفيه، مبني-



#### فهرست

| صفحهنمبر | عناوين                                            | نمبرشار |
|----------|---------------------------------------------------|---------|
| ۵        | عرض ناشر                                          | _1      |
| 9        | مقدمهاز محقق                                      | ٦٢      |
| 100      | مؤلف کے حالات زندگی                               | ٣       |
| ۲!       | آغاز كتاب(لمعة الاعتقاد)                          | -١٨     |
| rr       | فصل اول: تو حید اساء و صفات کابیان                | _۵      |
| ٣٣       | فصل دوم:الله تعالیٰ کے کلام فرمانے کابیان         | _4      |
| 64       | فصل سوم: قرآن کریم کے بارے میں سلف کاعقیدہ        |         |
|          | فصل چہارم: قیامت کے دن اہل ایمان کے اللہ          | _^      |
| ۵۵       | کے دیدار سے مشر ف ہونے کابیان                     |         |
| ۵۷       | فصل پنجم: قضاو قدر كابيان                         | _9      |
| 44       | فصل ششم:ایمان کی حقیقت                            | _1•     |
| 77       | فصل <sup>ہفت</sup> م:امور غیب پرایمان لانے کابیان | _11     |
| ۷۵       | فصل <sup>ہشت</sup> م: متفرق اعتقادی مسائل کابیان  | _11     |







## عرض ناشر

عقیدهٔ توحید راس الطاعات ہے، یہ دین کی پہلی بنیاد ہے، انبیاء کرام کی دعوت کی ابتداءاور انتہاء توحید ہے، آنخضرت علیہ نے اپنی نبوت کا اعلان کلمہ کا اللہ اللہ اللہ تفلحوا ''لوگو! لاالہ الا اللہ تفلحوا ''لوگو! اس بات کا قرار کرو کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، نجات یاؤ گے''۔

، توحید کے بعد ہی آپ نے اپنی نبوت پر ایمان لانے کی دعوت دی فرمایا: قل یابھا الناس انی رسول الله الیکم جمیعا الذی له ملك السموات والارض، لااله الا هو یحی ویمیت (الاعراف: ١٥٨) دی کہ دواے لوگو میں تم سب کی طرف اس اللہ کا بھیجا ہوار سول ہوں جس کی طرف اس اللہ کا بھیجا ہوار سول ہوں جس کی طرف اس کے سواکوئی معبود نہیں وہی زندگائی بخشااور وہی موت دیتا ہے "۔

توحید ورسالت اسلامی عقیدے کی بنیاد ہے اس عقیدے پر دل سے یقین کرناہی اسلام کرناہی اسلام کرناہی اسلام کی بنیاد ہے اس پر عمل کرناہی اسلام کی بنیاد ہے اس کے بعد ہی تمام اعمال وطاعات قبول کئے جاتے ہیں۔ توحید جتنااہم علم ہے اتناہی اس کا سکھنا اور اس پر کاربند رہنا بھی مشکل توحید جتنااہم علم ہے اتناہی اس کا سکھنا اور اس پر کاربند رہنا بھی مشکل

«لمعة الاعتقاد»——« Y

ہے،جولوگ اعمال صالحہ پر مبالغہ کی حد تک عمل کرتے ہوں اور اپنے نامہ اعمال میں پہاڑ جیسی نیکیاں لکھوالیں لیکن جب تک توحید میں پختہ اور متحکم نہیں ہوں گے ان کے اعمال کا ایک ذرہ بھی قبول نہیں ہوگا، ایسے ہی لوگوں کے بارے میں اللہ نے فرمایا: او لئك الذین كفروا بایت ربھہ ولقائه فحبطت اعمالهم فلا نقیم لھم یوم القیمة وزنا (الکھف: ٥٠١) "یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنے پروردگار کی وزنا (الکھف: ٥٠١) "یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنے پروردگار کی آتیوں اور اس کے سامنے جانے سے انکار کیا توان کے اعمال ضائع ہو گئے اور ہم قیامت کے دن ان کیلئے کچھ بھی وزن قائم نہیں کریں گے۔

اس کتاب کامر کزی موضوع توحید اور اس کے متعلقات کا تفصیلی ذکر ہے، توحید کی تینوں قسموں توحید الوہیت، توحید ربوبیت اور توحید اساء وصفات کا تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے جو بلاشبہ ایک مسلمان کی نجات کا کلیدی مسئلہ ہے جسے خود سیکھنا چاہئے اور اپنے اہل وعیال کو سکھانا چاہئے، اور اسے اپنی زندگی کا مشن بنالینا چاہئے۔

اس کتاب میں عقیدہ اسلام کے تمام کلیدی مسائل نہایت آسان اور مد لل طور پر بیان کئے گئے ہیں قضاء و قدر ، امور غیب اور متفرق اعتقادی مسائل بڑے د کنشین انداز میں بیان کئے گئے ہیں کتاب کے مؤلف الامام مؤفق الدین ابن قدامہ مقدسی رحمہ اللہ اسلامی تاریخ کے ایک عالم جلیل سمجھے جاتے الدین ابن قدامہ مقدسی رحمہ اللہ اسلامی تاریخ کے ایک عالم جلیل سمجھے جاتے

«لمعة الاعتقاد»——« ∠ »

ہیں جن کے علم و فضل کاامت اسلامیہ پر بڑا فضل واحسان ہے۔ کتاب جتنی اہم اور مفید تھی اس کا ترجمہ بھی ہمارے برادر عزیز مولانا ابوالمکرّم بن عبدالجلیل نے نہایت آسان اور عام فہم زبان میں کیاہے جو عوام وخواص سب کیلئے بکسال مفید ہے۔ بیہ کتاب سب سے پہلے وزارۃ الشؤن الاسلامية والاو قاف والدعوة والارشاد مملكت سعوديه عربيه رياض سے شایع ہو ئی تھی اور اہل علم اور ر جال د عوت وار شاد میں بہت مقبول ہو ئی تھی ہندوستان جیسے طویل عریض اور مختلف مٰداہب کی کثر ت سے کھرا ہوا ملک شرک وبدعات سے کھرا ہواہے، جا بجامز ارات اور مشایج کی خانقا ہیں آباد ہیں جہاں دن رات شرک ہور ہاہے ،اور ہند وستان کا کو ئی شہر شرک وبدعات کے ان اڈوں سے خالی نہیں، اور اہل تو حید کی بے بضاعتی اور کم مایگی اور عملی تساہلی سے یہ شرک کے بازار روز بروز آباد ہوتے جارہے ہیں شرک جس تیزی سے تھیل رہاہے اتنی تیزی سے اس کورو کئے اوراس کی جگہ تو حید و سنت کو عام کرنے کی کو شش نہیں کی جارہی ہے۔ بلکه دیکھا جائے تو یہاں اکثر دینی اور تبلیغی جماعتیں خود مشایخ پر ستی اور توسل بغیر الله اور تصور شخ جیسے شر کیہ عقائد میں مبتلا ہیں بھلاوہ توحید کی اشاعت کیا کر سکیس گے ، بعض جماعتوں میں شرک وبدعات کی تر دید کو

بھی تفریق بین المسلمین سمجھا جارہاہے اور تھلم کھلا تقلید شخصی، ائمہ

پرستی، پیر پرستی، قبر پرستی، توہم پرستی اور مذہب پرستی میں پوری طرح الت پت ہیں،اورانہیں اسکاذرہ برابر بھی احساس نہیں۔ادارہ الدارالسّافیہ اپنی ایمانی اور دینی ذمہ داری کا احساس کرتے ہوئے ملک میں عرصہ کوراز سے توحید وسنت کوعام کرنے کی حتی الامکان کوشش کررہاہے اور اللّٰہ کاشکرہے کہ ملک اور بیر ون ملک میں بھی اس کی دعوت عام ہوتی جارہی ہے۔

رسالہ "لمعۃ الاعتقاد" میں لا کُق مؤلف نے توحید کے مسائل کو بیان کرنے کا حق اداکر دیاہے، اس طرح اس رسالے کی تحقیق و تعلیق میں بھی لا کُق محقق نے اپنی علمی بصیرت کا ثبوت پیش کیا ہے، ہمارے عزیز اور دوست مولانا ابوالمکرم بن عبدالجلیل حفظہ اللہ نے نہایت فصیح اور صحیح اور آسان اور عام فہم ترجمہ کرکے کتاب کی اہمیت بڑھادی ہے الدار السلفیہ اس کتاب کی اشاعت پر اللہ کا شکر اداکرتے ہوئے رب العالمین سے دعا گو ہے کہ اس علمی صدقہ کو اربہ کا نفع عام فرمائے اور بھٹے انسانوں کو راہ راست پرلانے کا ذریعہ بنائے۔ آمین۔

والسلام مختار احمد ندوي مدير الدار السلفيه ممبئى كم تبرووه



## بِشِهْ اللَّهُ الرَّجْمُ الرَّحْمِ اللَّهِ عَمْرِ

## مقدمه ازمحقق

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلامضل له، ومن يضلل فلاهادي له، وأشهد أن لاإله إلا الله وحده لاشريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أمابعد:

زیر نظر کتاب ''لمعۃ الاعتقاد ''امام موفق الدین عبداللہ بن احد بن محمد بن فتدامہ مقد سی ثم دمشقی صالحی۔ رحمۃ اللہ علیہ۔ کی گرانفذر تصنیف ہے جو سلف صالحین ۔ رضوان اللہ تعالی علیہم۔ کے مسلک کے مطابق صحیح اسلامی عقیدے کا خصار ہے۔ یہ کتاب عوام کے سامنے ہم ایسے وفت میں پیش کررہے ہیں جب کہ مسلمانوں کےعقائد کی اصلاح وتصیح نیز عقائد کے سلسلہ میں کتاب مسلمانوں کےعقائد کی سامند ہیں۔ وسنت کے چشمہ صافی تک پہنچنے کے ہم سخت ضرور متمند ہیں۔ وسنت کے چشمہ صافی تک پہنچنے کے ہم سخت ضرور متمند ہیں۔ وسنت کے چشمہ صافی تک پہنچنے کے ہم سخت ضرور متمند ہیں۔ وسنت کے چشمہ صافی تک پہنچنے کے ہم سخت عقائد کی سجی تصویر

پیش کرتی ہے جو انہوں نے اپنے ائمہ سے کتاب اللہ اور سنت رسول علیقیہ کی روشنی میں سیھاتھا۔

مؤلف رحمہ اللہ نے اس کتاب میں بیہ بیان کیا ہے کہ اسلاف کرام نے کس طرح اسلامی عقیدہ کی نشر واشاعت کی،لو گوں کواس کی طرف بلایا، اس کا د فاع کیااور وہ اس کے لیے معتزلہ کی جانب سے پیش آنے والی کن کن آزمائثوں سے گذرے، وہ معتزلہ جنہوں نے عقل کو معیار بنانے اور اسے کتاب اللہ اور سنت رسول صلامہ علیصہ پر مقدم کرنے کی ناروا کو شش کی تھی۔ ساتھ ہی مؤلف نے اس واقعہ کا بھی تذکرہ کیاہے کہ امام اذر می (اذر می ذال ہے ہے جس پر نقطہ ہو تاہے نہ کہ دال سے جبیبا کہ غلطی سے بعض مطبوعہ نشخوں میں موجود ہے)نے فتنہ خلق قر آن کے سر غنہ قاضی احمہ بن ابی دواد معتزلی ہے مناظرہ کر کے کس طرح اس کے دانت کھٹے کردیئے ، حتی کہ قاضی احمد معتزلی کے خلاف امام اذر می کے مسکت د لا کل سننے کے بعد خلیفہ وا ثق باللّٰہ کو بیہ کہنا پڑا کہ جس کے ليے رسول اللہ عليہ كى سنت اور خلفائے راشدين كاطريقه كافى نه ہو اللہ اس کے لیے بھی کافی نہ ہو۔اس کی مراد سلف صالحین کا وہ

عقیدہ ہے جو انہوں نے رسول اللہ علیہ اور آپ کے صحابہ کرام نیز تابعین عظام سے سیکھا تھا، اور وہی صحیح عقیدہ اور صراط مستقیم ہے جس کی ہر مسلمان کو بیروی کرنی چاہیئے، اور اسی کی روشنی میں زندگی گذار نی چاہیئے، اور اسی کی روشنی میں زندگی گذار نی چاہیئے، اور سچار استہ ہے۔ قاضی فضیل بن عیاض کا قول ہے کہ ہدایت کی راہ پر چلنے رہو، اس راہ پر چلنے فضیل بن عیاض کا قول ہے کہ ہدایت کی راہ پر چلنے رہو، اس راہ پر چلنے والوں کی قصان نہ بہنچائے گی، اور ضلالت کی راہ سے والوں کی قلت مہمیں نقصان نہ بہنچائے گی، اور ضلالت کی راہ سے جو، اور ہلاک ہونے والوں کی کثرت سے دھو کہ نہ کھاؤ۔

م قرآن مجید نیز سنت رسول علیه میں اللہ تعالیٰ نے شریعت اسلام کی حفاظت کاذمہ لیاہے، فرمایا:

﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩)

"نعنی بیتک ہم نے بیر ذکر۔ قرآن کریم۔ اتاراہے اور ہم خود
اس کے نگہبان ہیں''۔

اس کے نگہبان ہیں''۔

اس کے نگہبان ہیں ''۔

اس کے نگہبان ہیں ''۔

اس کے نگہبان ہیں ''۔

نیزر سول الله علیہ نے فرمایا:

"ہر جماعت کے ثقہ لوگ اس علم کے دارث ہوتے رہیں گے جو غلو کرنے دالوں کی تحریف،اہل باطل کے انتساب اور جاہلوں کی تاویل سے اس علم کوپاک رکھیں گے"۔ ﴿ لَمِعَةَ الْاعتقاد ﴾ ﴿ ١٣

#### کتاب کے مختلف طبعات:

یه کتاب سعودی عرب اور د مشق وغیره میں بار ہاطبع ہو چکی ہے، سعودی عرب میں مطبوعہ کوئی ایڈیشن میری نظر سے نہیں گذرا، دمشق میں مکتبہ دارالبیان نے اوساچے میں میری تحقیق کے ساتھ اس کتاب کو شائع کیاتھا، بیر وت میں المکتب الاسلامی ہے بھی یہ کتاب کئی بار حیوب چکی ہے لیکن یہ نسخہ غیر محقق ہے۔ کتاب کا کوئی مخطوطہ مجھے دستیاب نہ ہوسکا جس کی طرف میں رجوع کر سکوں،اس لیے میں نے نصوص کی حتیٰ المقدور شخفیق کی ہے، خصوصاً امام اُذر می کے سلسلہ میں، جو کہ سنت کے حامی اور بدعتیوں کے خلاف زبردست مناظر تھے، شخفیق کے دوران میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ '' اُذر می'' نقطہ والی ذال سے ہے نہ کہ دال ہے، اور پہ نصٰیَدیُنَ کے ایک گاؤں" اُذرمہ"کی جانب منسوب ہے، اور اسی نسبت کی وجہ سے امام اذر می کو اذر می کہا جاتا ہے، آپ کا تشجيح نام ابو عبدالرحمٰن عبدالله بن محمد بن اسحاق اُذر مي نصيبي جزري ہے۔ کتاب میں جس جگہ امام موصوف کا تذکرہ آیا ہے وہاں میں نے بیہ وضاحت کر دی ہے اور ساتھ ہی ایک نوٹ لگادیا ہے جس

﴿ لمعة الاعتقاد ﴾ — هـ ال

سے امام مذکور کی شخصیت نمایاں اور واضح ہو جاتی ہے، جنہوں نے تیسری صدی ہجری کے اوائل میں خلیفہ وا ثق باللہ کے سامنے قاضی احمد بن ابی دوَاد معتزلی کو سنت صححہ اور عقیدہ سلف کی روشنی میں د ندان شکن جواب دے کر خاموش کر دیا تھا۔

اس کتاب میں مذکورہ احادیث کی میں نے حاشیہ میں مختفر سی تخریخ کردی ہے اور بعض شخصیات کے حالات زندگی بھی ذکر کر دیئے ہیں، ساتھ ہی بعض کلمات کی وضاحت بھی کردی ہے، اس لیے اللہ تعالیٰ کی ذات سے امید ہے کہ کتاب کا بیہ نسخہ سابقہ تمام نسخوں سے بہتر ہوگا، توفیق دینااللہ کے اختیار میں ہے، اس کے سواکوئی رب نہیں۔

الله تبارک و تعالی سے دعاگو ہیں کہ وہ ہماری اس کو شش کو اپنی رضا وخوشنودی کا ذریعہ بنائے اور ہمیں عقیدہ صححہ اور صراط متنقیم پرگامزن رکھے، بیشک وہ ہر چیز پر قادر ہے اور بندوں کی دعائیں قبول فرما تاہے۔

و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين.

خادم سنت عبدالقاد رار ناؤوط

كميم محرم الحرام ٨ و١١١ه

د مثق:



## مؤلف کےحالات زندگی

از قلم ...... عبدالقادراُر ناؤوط مؤلف کا نسب نامه بیه ہے: امام و فقیه ' زاہد' شخ الاسلام ابو محمد موفق الدین عبداللہ بن احمد بن محمد بن قدامه حنبلی مقدسی ثم مشقی صالحی، رحمه الله۔

آپ فلسطین کی مبارک سرزمین پر بیت المقدس کے قریب علاقہ نابلس کے شہر "جماعیل" میں شعبان ایم ہے میں پیدا ہوئے، یہ وہ زمانہ ہے جب بیت المقدس اور اس کے مضافات پر صلیبوں کا قضہ تھا، اس لئے آپ کے والد ماجد ابوالعباس احمد بن محمد بن قدامہ، جو اس مبارک خاندان بلکہ اس مبارک سلسلہ نسب کے سر براہ تھے، اپنے پورے خاندان کے ساتھ تقریباً الا ہے میں بیت المقدس سے دمشق ہجرت فرما گئے، سفر ہجرت میں آپ کے دونوں بیٹے ابو عمر اور موفق الدین نیز ان کے خالہ زاد بھائی عبدالغنی مقدسی جمی ساتھ تھے۔ مقدسی خاندان کے بیت عبدالغنی مقدسی بھی ساتھ تھے۔ مقدسی خاندان کے بیت

«لمعة الاعتقاد»——« ۱۵

المقدس سے دمثق ہجرت کرنے کے اسباب پر حافظ ضیاءالدین مقدسی کی ایک مستقل کتاب ہے۔ بہر حال آپ کے والدیورے کنبہ کے ساتھ دمشق میں مسجد ابوصالح میں مشرقی دروازہ کے یاس اترے، پھر دوسال کے بعد مسجد سے منتقل ہو کر د مثق کے اندر ہی صالحیہ کے کوہ قاسیون کے دامن میں سکونت پذیر ہو گئے۔ اس دوران امام موفق الدین قر آن مجید حفظ کرتے اور اییخے والد ماجد ابوالعباس سے (جو کہ صاحب علم و فضل اور متقی ویر ہیز گار شخصیت تھے) ابتدائی تعلیم حاصل کرتے رہے۔ پھر دمشق کے علماء ومشایخ سے صیل علم کیا اور فقہ میں ''مختصر الخرقی'' وغیرہ زبانی یاد کرلی، مرحله تخصیل علم میں آپ قدم بقدم آگے بڑھتے رہے، یہاں تک کہ عمر کی ہیں منزلیں طے کرلیں، پھر آپ نے طلب علم کے لیے بغداد کاسفر کیا، آپ کے خالہ زاد بھائی عبدالغنی مقدسی جو آپ کے ہم عمر بھی تھے اس سفر میں آپ کے ہمراہ تھے،امام موفق الدین شر وع شر وع میں تھوڑے عرصہ کے لیے بغداد میں شخ عبدالقادر جیلانی کے پاس تھہرے، شخ کی عمراس

﴿ لمعة الاعتقاد﴾ — ﴿ ١٦

وقت تقریباً نوے سال تھی، امام موفق الدین نے شیخ عبدالقادر جیلانی سے "مخضر الخرقی"خوب سمجھ کر اور بڑی دفت نظر کے ساتھ پڑھا، کیونکہ دمشق میں آپ مذکورہ کتاب زبانی یاد کر چکے تھے۔اس کے بعد ہی شیخ کی وفات ہو گئی تو آپ نے ناصح الاسلام ابوالفتح شیخ ابن المنی کی شاگر دی اختیار کرلی اور ان سے فقہ حنبلی اور اختلاف مسائل کاعلم حاصل کیا،ان کے علاوہ ہبۃ اللہ بن البہ قاق وغیرہ سے بھی آپ نے علمی استفادہ کیا۔ بغداد میں حار سال کا عرصہ گذارنے کے بعد آپ دمشق واپس تشریف لائے اور اہل وعیال کے ساتھ کچھ دن گذار کر سر۲4ھے میں بھر بغداد روانہ ہوگئے اور ایک سال تک شیخ ابوالفتح ابن المنی سے علم حاصل کرنے کے بعد د مثق واپس آگئے۔ 8 کھھے میں فریضہ جج اد آفر مایا، پھر مکه مکرمه سے دمشق واپس آگر فقه حنبلی کی مشہور کتاب "مخضر الخرقی" کی شرح" المغنی" کی تصنیف میں مشغول ہو گئے۔ کتاب ''المغنی'' فقہ اسلامی اور خصوصیت کے ساتھ فقہ حنبلی کی اہم ترین كتابوں میں ہے ہے،اس ليے سلطان العلماء عزبن عبد السلام نے «لمعة الاعتقاد»——« عا »

طلبہ آپ کے پاس حدیث و فقہ اور دیگر علوم پڑھتے تھے، ایک کثیر تعداد نے آپ سے فقہ میں کمال و دستر س حاصل کیاہے، جن میں آپ کے جیتیج قاضی القصاق شمس الدین عبدالر حمٰن بن ابی عمر اور ان کے طبقہ کے دیگر علماء بھی شامل ہیں۔

درس و تدریس کے ساتھ ہی آپ کا مختلف علوم و فنون میں تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی جاری تھا، خصوصاً علم فقہ میں جس میں آپ کو بدطولی حاصل تھا، اس موضوع پر آپ کی متعدد تصنیفات اس کی شاہد عدل ہیں، علم فقہ میں آپ کی شخصیت بالکل نمایاں ہے اور میدان علم کے شہسوار آپ کے فضائل و منا قب اور علمی برتری کے گواہ ہیں۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ ملک شام میں اوزاعی کے بعد موفق الدین ہے بڑافقیہ نہیں آیا۔

امام ابن الصلاح رحمة الله عليه كہتے ہيں كه موفق الدين جيسا

«لمعة الاعتقاد»

عالم میں نے نہیں ویکھا۔

سبط ابن الجوزی کہتے ہیں کہ جس نے موفق الدین کو دیکھااس نے گویا بعض صحابہ کو دیکھ لیا،ایبالگتا تھا کہ ان کے چبرے سے نور پھوٹ رہاہے۔

بہر حال آپ مختلف علوم وفنون کے امام تھے، آپ کے زمانہ میں آپ کے بھائی ابو عمر کے بعد آپ سے زیادہ متقی و پر ہیز گار اور برُاعالم کوئی نه تھا، عقا کد اور زہد و تقویٰ میں آپ سلف صالحین کا نمونہ تھے، بڑے باحیا، دنیا ومافیہا سے بے رغبت، نرم گفتار، نرم دل، ملنسار، فقراءومساكين سے محبت وہمدردى كرنے والے، بلند اخلاق، فیاض ویخی، عبادت گذار ، فضل و کرم والے ، پخته ذبهن ، علمی تحقیق میں سخت احتیاط برتنے والے، خاموش طبیعت، کم سخن، کثیر العمل نیز بے شار فضائل و مناقب کے مالک تھے،انسان آپ سے ہم کلام ہونے سے پہلے محض دیکھ کر ہی آپ کا گرویدہ ہو جاتا تھا۔ حافظ ضیاءالدین مقدسی نے آپ کی سیرت پرایک متقل کتاب کھی ہے،اسی طرح امام ذہبی کی بھی اس موضوع پر ایک کتاب ہے۔

امام موفق الدین ابن قدامہ رحمہ اللہ صرف علم و تقویٰ ہی کے امام نہ تھے، بلکہ آپ نے بطل اسلام صلاح الدین ایونی کے ساتھ مل کر جہاد فی سبیل اللہ کا فریضہ بھی ادا کیا ہے، آپ کے سوانح نگاروں نے لکھاہے کہ ۳ھے میں جب صلاح الدین ایو بی نے صلیبوں کی سر کوئی نیز ان کی غلاظت سے فلسطین کی مبارک سر زمین کویاک وصاف کرنے کے لیے مسلمانوں کو لیکر فوج کشی کی توامام موفق الدین ابن قدامہ،ان کے بھائی ابوعمر، آپ دونوں کے تلامٰدہ اور خاندان کے کچھ دیگر افراد اس فتحیاب اسلامی پرچم کے تلے ہو کر عام مسلمانوں کے ساتھ مل کر فریضۂ جہاد ادا کر رہے تھے، آپ حضرات کاایک مستقل خیمہ تھا جسے لے کر وہ مجاہدین کے ساتھ ساتھ منتقل ہوتے رہتے تھے۔

امام موصوف رحمہ اللہ نے علم فقہ نیز دیگر علوم میں بے شار مفید کتابیں چھوڑی ہیں۔ چنانچہ علم فقہ میں "العمدة" مبتدی طلبہ کے لیے اور "المقنع" متوسط طبقہ کے طلبہ کے لیے، نیز "الکافی" اور "المغنی" لکھی ہے، "الکافی" میں دلائل کے ساتھ مسائل کو المعة الاعتقادی اور کیراس فرروشی میں مسائل کااحاطہ اور پھراس فرکر کیاہے تاکہ طلبہ دلیل کی روشی میں مسائل کااحاطہ اور پھراس بر عمل کر سکیں، اور "المغنی" جو "مخضر الخرقی" کی شرح ہے اس میں علماء کے مذاہب و آراء اور ان کے دلائل ذکر کیے ہیں، تاکہ باصلاحیت علماء اجتہاد کے طریقوں سے واقف ہو سکیں۔ اصول فقہ میں آپ کی کتاب "روضة الناظر" ہے، ان کے علاوہ مختف علوم وفنون میں "مخضر فی غریب الحدیث"، "البرہان فی مسالة علوم وفنون میں "مخضر فی غریب الحدیث"، "البرہان فی مسالة القرآن"، "القدر"، "فضائل الصحابہ"، المتحابین فی اللہ"، "الرقة والبکاء"، "ذم الموسوسین"، "ذم التویل"، "التبیین فی نسب والبکاء"، "ذم الموسوسین"، "ذم التویل"، "التبیین فی نسب

﴿ ٢٢ ﴿ عِينَ بِرُوزَ ہِفتہ عيدالفطر كے دن آپ كی و فات ہو ئی اور د مثق كے اندر صالحيہ كے كوہ قاسيون كے دامن ميں جامع الحنابلہ كے بالائی جانب آپ كی تد فین عمل میں آئی،ر حمہ اللہ تعالیٰ۔

القرشيين"، "مناسك الحج" اور زير مطالعه كتاب "لمعة الاعتقاد

الہادی الے سبیل الرشاد "وغیر ہ گرانقدر تالیفات ہیں۔









#### فصل اول

#### توحيد اساءو صفات كابيان

تمام تعریف اللہ کے لیے ہے جس کی تعریف میں ہر مخلوق رطب اللمان ہے اور جو ہر زمانہ لے کا معبود مسجود ہے، کوئی جگہ اس کے علم سے باہر نہیں اور نہ ہی کوئی کام اسے دوسرے کام سے مشغول کر سکتا ہے،اشباہ و نظائر سے برتر و بالا اور جور و اور اولاد سے منزہ ہے،اس کا حکم تمام بندوں پر نافذ ہے، عقلیں اس کی مثال نہیں بیان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل وصورت کا نقشہ چینے سکتے ہیں۔ بیان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل وصورت کا نقشہ چینے سکتے ہیں۔ پان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل وصورت کا نقشہ چینے سکتے ہیں۔ پان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل وصورت کا نقشہ چینے سکتے ہیں۔ پان کرسکتیں کوئی چیز نہیں، اور وہ سننے والاد یکھنے والا ہے"۔ راس کے مثل کوئی چیز نہیں، اور وہ سننے والاد یکھنے والا ہے"۔ اللہ تعالیٰ کے اچھے اچھے نام اور عالی صفات ہیں۔

لے صرف ہر زمانہ ہی میں نہیں، بلکہ ہر جگہ اور ہر زبان میں اس کی عبادت وہند گی ہوتی ہے۔

﴿ اَلرَّ حُمَنُ عَلَى الْعَرُشِ اُسْتَوَىٰ، لَهُ مَافِى اَلسَّمُوٰتِ وَمَافِى اَلسَّمُوٰتِ وَمَافِى اَللَّرَ حُمَنُ عَلَى الْعَرُشِ استَوَىٰ، لَهُ مَافِى اَلسَّمُوٰتِ وَمَاتَحُتَ الثَّرَىٰ، وَإِن تَجُهَرُ بِالْقَوُلِ فَإِنَّهُ يَعُلَمُ السِّرَّ وَأَخُفَى ﴿ (ط:٥-۷) ـ يَعُلَمُ السِّرَّ وَأَخُفَى ﴾ (ط:٥-۷) ـ

"وہ رحمٰن عرش پر مستوی لے ہے، اس کا ہے جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے، اور جو زمین و آسان کے در میان ہے، اور جو مٹی کے یہے ہو کی ہو ئی کے یہے ہی ہو ئی بات بکار کر کہو تو وہ تو چیکے سے کہی ہو ئی بات اور اس سے بھی مخفی بات کو جانتا ہے۔

الله تعالیٰ کاعلم ہر شکی کو محیط ہے، ہر مخلوق اس کے تھم اور غلبہ کے ماتحت ہے، اور اس کی مرشکی کوعام ہے۔
﴿ يَعُلَمُ مَائِيْنَ أَيُدِيهِمُ وَمَا خَلْفَهُمُ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ (طنوال)

"وولو گول کا اگلا اور بچ پھلا سب حال جانتا ہے اور لو گول کو اس کا بوراعلم نہيں ہے "۔

الله تعالی ان تمام صفات عالیہ سے متصف ہے جواس نے قر آن کریم میں اور نبی کریم علیہ کی زبان مبارک پراپنے لیے ذکر کی ہیں۔

لے اللہ تعالیٰ کاعرش پر مستوی ہوناای انداز ہے ہے جواس کے شایان شان ہے۔

قرآن کریم میں یار سول اللہ علیہ کی صحیح احادیث کے اندر اللہ تعالیٰ کے لیے جو صفات عالیہ بیان کی گئی ہیں ان پر ایمان لا نااور اللہ تعالیٰ کے شایان شان انہیں تشکیم کر لینا ضروری ہے، ان صفات کی تردید یہ تاویل کرنے یا مخلوق کی صفات سے تشبیہ دینے یاان کی مثیل پیش کرنے کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں ہے۔

جن صفات کے سمجھنے میں کوئی دفت پیش آتی ہو اِ ان کے بارے میں ضروری ہے کہ لفظی طور پران صفات کو ثابت مانیں اور ان کے معانی سے بحث نہ کریں، بلکہ اس کی ذمہ داری اس کے راویوں پر ڈالتے ہوئے اس کا صحیح علم اللہ اور رسول کے حوالہ کردیں، کیونکہ یہی راسخین علم یا۔ کا طریقہ ہے جن کی اللہ نے قرآن مجید میں یوں تعریف فرمائی ہے:

﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنُ عِندِ رَبِّنا ﴾

(آل عمران:۷)

لے مثلاً مجمل ہونے کے سبب کسی صفت کا معنی واضح نہ ہو ، یاخو دیڑھنے والے کی سمجھ کا قصور ہو۔ کے راسخین علم ہے مراد وہ حضرات ہیں جو قر آن مجید کی محکم اور متشابہ ہر قشم کی آتیوں پر ایمان رکھتے ہیں۔۔

"راسخین علم (جو علم میں پختہ کار ہیں وہ) کہتے ہیں کہ ہماراان پر
ایمان ہے، یہ سب ہمارے رب ہی کی طرف سے ہیں۔
اس کے برخلاف جولوگ قرآن مجید کی متشابہ آیات کی تاویل
کے بیچھے پڑے ہوتے ہیں لے ان کی مذمت کرتے ہوئے اللہ
تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمُ زَيُغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَاتَشْبَهَ مِنْهُ ابْتِغَآءَ الُفِتُنَةِ وَابُتِغَآءَ تَأُويلِهِ، وَمَايَعُلَمُ تَأُويلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ (آل عران: ٧) " جن لو گول کے دلول میں ٹیڑھ ہے وہ فتنے کی تلاش میں ہمیشہ متشابہات ہی کے بیچھے بڑے رہتے ہیں ، اور ان کو معنی بہنانے کی كوشش كرتے ہيں،حالا نكہ ان كاحقيقىمفہوم اللّٰدے سوا كو كى نہيں جانتا" اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے متشابہات کی تاویل کے پیچھے یڑنے کو دلوں کی بھی اور ٹیڑھ کی علامت بتایا ہے اور مذمت میں اسے فتنہ تلاش کرنے کے مساوی قرار دیاہے، مزید بر آں تاویل کرنے والوں کی جو خواہش اور تاویل سے ان کاجو مقصد ہو تاہے کے طریقہ سے بازر کھنے کے لیے متثابہ آیات کے پیچھے پڑے رہتے ہیں۔

اس کی بیر کہہ کر اللہ نے تردید کردی ہے کہ "متثابہات کا حقیقی مفہوم اللہ کے سواکوئی نہیں جانتا"۔

رسول الله علی الله علی الله علی الله ینزل إلی سماء الدنیا" (الله تعالی آسان و نیا کی طرف اتر تا ہے )یا" إن الله یری فی القیامة" (قیامت کے دن الله تعالی کادیدار ہوگا) اور اس فتم کی دیگر احادیث کے متعلق امام احمد بن محمد بن حنبل لے الله ان سے راضی ہو۔ فرماتے ہیں کہ ہم ان پر ایمان رکھتے ہیں اور ان کی تصدیق کرتے ہیں، لیکن ان احادیث میں ثابت الله کی صفات کی کیفیت اور معنی متعین نہیں کرتے۔ یاور نہ ہی کسی صفت کا

انکار کرتے ہیں، ساتھ ہی اس بات کا یقین رکھتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ مسالتہ ہیں کہ رسول اللہ علیہ علیہ علیہ اللہ علیہ علیہ اس میں حدیث علیہ کے کسی حدیث کی تردید کی جسارت بھی نہیں کرتے ہیں۔

ا آپ کے بھپن ہی میں آپ کے والد ماجد "محمد" کا انتقال ہو گیا اور دادا" حنبل" نے آپ کی پرورش فرمائی، اسی وجہ سے دادا کی طرف منسوب ہو کر آپ احمد بن حنبل کے نام سے مشہور ہوئے۔ امام احمد بن حنبل بغداد میں ۱۲۴ھ میں بیدا ہوئے اور بغداد ہی میں ۱۳ ھمیں و فات پائی۔ علی اللہ تعالیٰ کی کسی بھی صفت کا ظاہری معنی کے علاوہ اہل تاویل کی طرح کوئی اور معنی مراد نہیں لیتے۔ علی اللہ تعالیٰ کی کسی بھی صفت کا ظاہری معنی کے علاوہ اہل تاویل کی طرح کوئی اور معنی مراد نہیں لیتے۔

«لمعة الاعتقاد»——«٢٧»

الله تعالیٰ نے اپنے لیے جو صفات بیان فرمائی ہیں ان کے علاوہ کسی اور صفت سے ہم اسے متصف نہیں کرتے ، اور نہ ہی اس کے لیے حداور انتہا متعین کرتے ہیں:

﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثورى:١١)

"اس كے مثل كوئى چيز نہيں، اور وہ سننے والاد يكھنے والا ہے۔
اللّٰہ نے جو بيان فرماديا ہم اسى كے قائل ہيں اور جن صفات سے خود كو متصف كرلى ہم انہى صفات سے اسے متصف مانتے ہيں اور اس سے تجاوز نہيں كرتے، اللّٰه كاوصف بيان كرنے والے حقيقت تك يہنچنے سے عاجز ہيں، قرآن كريم كے محكم ومتشابہ ہر ہر حصہ پر ہماراايمان ہے، اللّٰه كى كسى بھى صفت كى اس وجہ سے نفى نہيں ہماراايمان ہے، اللّٰه كى كسى بھى صفت كى اس وجہ سے نفى نہيں كرسكتے كہ بعض كم فہم لوگوں نے اسے فتيح گردانا ہے، قرآن كرسكتے كہ بعض كم فہم لوگوں نے اسے فتيح گردانا ہے، قرآن وحد بين من ہماراشيوہ نہيں۔ لے ان صفات كى

ا۔ اللہ تعالیٰ نے جو صفت اپنے لیے ثابت کی ہے ہم اسے ثابت مانتے ہیں ،اور جس کی نفی کی ہے ہم بھی اس سے اللہ کوپاک و منز ہ جاتنے ہیں ، بایں طور کہ ان صفات کا معنی وہی ہے جو اللہ نے مر اد لیا ہے ، ہم اللہ کی کسی بھی صفت کی تاویل نہیں کرتے ، بلکہ اس کاعلم اللہ کے حوالہ کرتے ہیں۔

﴿ لمعة الاعتقاد﴾———﴿ ٢٨

حقیقت ہم صرف اتنا جانتے ہیں جتنا قر آن کریم اور سنت رسول حلیلتہ علیصہ سے ثابت ہے۔

امام محمہ بن اوریس شافعی لے اللہ ان سے راضی ہو۔ فرماتے ہیں کہ اللہ پر اور اللہ کی طرف سے جو پچھ وار دہے اس پر میر اایمان ہے، بایں طور کہ ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو اللہ نے مراد لیا ہے، اور رسول اللہ علی پر اور جو پچھ آپ سے ثابت ہے اس پر میر اایمان ہے، ایں طور کہ ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو آپ میر اایمان ہے، بایں طور کہ ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو آپ نے مراد لیا ہے۔ ی

سلف صالحین اور ائمہ امت، رضی اللہ عنہم کا یہی مسلک تھا۔ سے وہ سب اس بات پر متفق تھے کہ کتاب وسنت میں اللہ تعالیٰ کے

ا آپ کا نسب نامہ میہ ہے جمعہ بن ادریس بن عباس بن عثان بن شافع بن سائب بن عبید بن عبید بن عبید بن عبید بن عبد بزید بن ہاشم بن مطلب بن عبد مناف قرشی۔ آپ فلسطین کے مقام غزہ میں ۱۵ھ میں پیدا ہوئے اور مکہ مکرمہ میں نشوو نمایائی، مدینہ منورہ میں امام مالک رحمۃ اللہ علیہ سے علم حاصل کیا، دو مرتبہ بغداد کاسفر کیااور ۱۹۹ھ میں مصر کے لیے روانہ ہوئے اور تاوفات (۲۰۴ھ) و ہیں مقیم رہے۔

مرتبہ بغداد کاسفر کیااور ۱۹۹ھ میں مصر کے لیے روانہ ہوئے اور تاوفات (۲۰۴ھ) و ہیں مقیم رہے۔

مرتبہ بغداد کاسفر کیااور ۱۹۹ھ میں مصر کے لیے روانہ ہوئے تر بند یلی نہیں کرتے۔

مراد کے برخلاف ان صفات کا تاویل کرنے سے پر ہیز کرنا۔

مراد کے برخلاف ان صفات کا تاویل کرنے سے پر ہیز کرنا۔

«لمعة الاعتقاد»———« ٢٩ »

لیے جو صفات بیان کی گئی ہیں اونی تاویل کے بغیر ان پر ایمان رکھا جائے، ظاہری معنی پر انہیں محمول کیا جائے اور اللہ کے لیے انہیں ثابت مانا جائے، ہمیں بھی انہیں اسلاف کے نقش قدم کی پیروی کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور دین کے نام پر ایجاد کی گئی بدعات سے روکا گیا ہے اور بدعات کو گمراہی بتایا گیا ہے، چنا نچہ نبی علی نے فرمایا:

"تم میری سنت لے اور میرے ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کا طریقہ اپناؤ اور اسے مضبوطی سے تھامے رہو، اور دین کے اندر ایجاد کئے گئے نئے کا موں سے بچو، کیونکہ ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گر اہی ہے۔ ی

ا سنت کے معنی طریقہ کے ہیں، یہاں سنت سے مراد رسول اللہ علیہ کاطریقہ ہے،خواہ اس کا تعلق عقیدہ سے ہویا عمل ہے۔ تعلق عقیدہ سے ہویا عمل ہے۔

ع دیکھئے: مندامام احمد ۱۲۹،۸۲۷ اوسنن ابی داؤد متاب السنه 'باب فی لزوم السنه (۲۹۰۷) و جامع تر ذکی، ابواب العلم، باب ماجاء فی الاخذ بالسنة واجتناب البدع (۲۹۷۸) سنن ابن ماجه، مقدمه (۴۳،۴۲) مندرک حاکم ار ۹۷، وسنن دار می، مقدمه ، باب اتباع السنه (۱۲ ۴۵،۴۳) بروایت عرباض بن ساریه ابونچی رضی الله عنه ۱۳ صدیث کی سند صحیح ہے اور متعدد علمائے حدیث نے اسے صحیح قرار دیا ہے، ترفدی نے بھی اس حدیث کو حسن صحیح کہا ہے، البته ان تمام روایتوں میں "المهدیین من بعدی" کے الفاظ نہیں ہیں۔

عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ لے فرماتے ہیں کہ سنت کی پیروی کرواور بدعتیں نہ ایجاد کرو، کیونکہ دین تمہارے لیے کافی و مکمل کر دیا گیاہے۔ ی

عمر بن عبدالعزیزرضی الله عنه سے کہتے ہیں کہ جہاں قوم ہے کھم ہری ہے وہیں تم بھی کھہر جاؤکیو نکہ وہ علم وبصیرت کے ساتھ کھہر کے ہیں، وہ گہر ائی میں جانے پر زیادہ قادر تھے، اور اگر اس میں کھہر ہے ہیں، وہ گہر ائی میں جانے پر زیادہ قادر تھے، اور اگر اس میں کوئی فضیلت ہوتی تو اس کے زیادہ حقد ارتھے، اب اگر تم میہ کہتے ہو لے آپ کی کنیت ابوعبدالر حمٰن ہے، آپ بمی تھے اور سابقین اسلام میں سے تھے، آپ ہی نے مکر مہ میں سب سے پہلے بلند آواز سے قر آن کریم کی تلاوت کی تھی، ۳۲ھ میں مدینہ منورہ میں وفات یائی۔ رضی اللہ عنہ۔

یے لیعنی اسلاف کرام نے دین کا کام پورا کر دیاہے، لہٰذااب دین کے اندر کسی پہلو کی سیحیل کی ضرورت باقی نہیں رہی۔

سل آپ کی کنیت ابو حفص اور پورانام عمر بن عبد العزیز بن مروان بن تھم اموی قرشی ہے، خلیفہ راشد پنجم کی حیثیت سے مشہور ہیں۔ آپ کی ولادت اور نشو ونما مدینہ منورہ میں ہوئی اور ۹۹ھ میں آپ کو خلیفہ مقرر کیا گیا، مدت خلافت کل ڈھائی سال ہے مگر خیر و برکت اور عدل وانصاف سے بھر پورہے۔ اواھ میں ملک شام کے مقام" دیر سمعان" میں وفات پائی۔

یج قوم سے مراد نبی علیقی نیز آپ کے اصحاب ہیں، کیونکہ عقیدہ وعمل کے سلسلہ میں ان کا موقف علم وبصیرت پر مبنی تھا۔ «لمعة الاعتقاد»——«اسم»

کہ ان کے بعد فلال چیز ایجاد کی گئی ہے تو سمجھ لو کہ اسے ان لوگوں نے ایجاد کیا ہوگا جو اسلاف کے طریقہ کے مخالف اور ان کی سنت سے گریز کرنے والے ہول گے۔ سلف نے اتنابیان کردیا ہے جتنا کافی و شافی ہے، اب ان سے آ گے بڑھنا حدسے تجاوز کرنا ہے اور پیچھے رہنا کو تاہی ہی تو جفا کہ ایک گروہ نے کو تاہی کی تو جفا کر بیٹھے اور دوسرے نے حدسے تجاوز کیا تو غلو کا شکار ہوگئی، حالا نکہ افراط و تفریط سے ہٹ کر اعتدال کی راہ صراط متنقیم پرگامزن رہنا سلف کا طریقہ تھا۔

امام اوزاعی۔ لے اللہ ان سے راضی ہو۔ فرماتے ہیں کہ آثار سلف کی پیروی کرواگر چہ لوگ تمہیں چھوڑ دیں،اور لوگوں کی ذاتی آراء سے بچواگر چہ لوگ اسے مزین کر کے کیوں نہ پیش کریں۔

<sup>۔</sup> آپ کی کنیت ابو عمر اور نام عبد الرحمٰن بن عمر بن یحمد اوز اعی ہے، قبیلہ اوز اع سے تعلق رکھتے ہے اور فقہ وزہد میں پورے علاقہ شام کے امام تھے،بعلبک میں پیدا ہوئے بقاع میں پرورش پائی اور بیروت کو اپنامسکن بنایااور کے اھ میں بیروت ہی میں وفات پائی۔

«لمعة الاعتقاد»——«rr

امام محمد بن عبدالرحمٰن اذر می لے نے ایک شخص ہے، جس نے ایک بدعت ایجاد کی تھی۔ ۲ اور لو گوں کواسے قبول کرنے کی د عوت دی تھی، فرمایا: کیار سول الله علیه میا ابو بکر ، عمر ، عثمان اور على۔رضى الله عنهم اس بات كو جانتے تھے يا نہيں جانتے تھے؟اس نے جواب دیا۔ نہیں، امام اُذر می نے فرمایا جو بات، وہ لوگ نہیں جان سکے تم جان گئے؟اس بدعتی نے فور أبات بدل دی اور کہا کہ نہیں، بلکہ وہ لوگ میہ بات جانتے تھے، امام اُذر می نے فرمایا: لے کتااب کے مطبوع نسخوں میں اُدر می ہی ہے، لیکن اس نام سے ان کی سوانح حیات موجود نہیں، غالبًا بیہ اُذر می ہے جو جزیرہ میں تصلیبین کی ایک بہتی "اذرمہ" کی طرف نسبت ہے، جہاں سے ابوعبدالرحمٰن عبدالله بن محمد بن اسحاق اذر می نصیبی جزری کا تعلق ہے، آپ نے وکیج الجراح، سفیان بن عیینہ اور عبدالرحمٰن بن مہدی وغیر ہم ہے روایت حدیث کی ہے، جب کہ امام ابوداؤد، نسائی، عبداللہ بن احمد بن حنبل ،ابن ابی الدنیااور ابو یعلی موصلی وغیز ہم آپ کے شاگر دہیں۔ خطیب بغدادی نے لکھاہے کہ خلیفہ وا ثق باللہ نے فتنۂ خلق قر آن کے سلسلے میں اذر مہ سے ایک شیخ کو بلایا جنہوں نے خلیفہ وا ثق کی موجود گی میں ابن ابی داؤد معتزلی سے مناظر ہ کیا، کہا جا تا ہے کہ شخ کا نام اُذر می تھا۔ مسعودی وغیر ہ نے اس واقعہ کو بیان کیا ہے۔" معجم البلد ان" میں اُذر مہ کی بحث ملاحظہ سیجئے، یا قوت نے انہی اذرمی کے بارے میں لکھاہے کہ یہی ہیں جنہوں نے فتنہ خلق قرآن کے

سلسلہ میں احمد بن ابی داؤد معتزلی سے مناظر ہ کر کے اسے خاموش ولاجواب کر دیا تھا۔ کی بیہ شخص و ہی احمد بن داؤد ہے جو معتزلہ کا مشہور قاضی اور فتنہ مخلق کاسر غنہ تھا، خلیفہ متو کل کے زمانہ میں اس پر فالج کا حملہ ہوااور • ۲۳ھ میں بغداد کے اندرای حالت میں مرگیا۔

﴿لمعة الاعتقاد ﴾— تمہارے بقول جاننے کے باوجود کیاان کے لیے بیہ ممکن ہوا کہ اس بات کو بیان نہ کریں اور لو گوں کو اس کی طرف نہ بلا کیں ؟اس نے جواب دیا: کیوں نہیں ان کے لیے ممکن ہوا، امام صاحب نے فرمایا: جو بات رسول اللہ علیہ اور آپ کے خلفائے راشدین کے لیے جمکن تھی وہ تمہارے لیے ممکن نہیں؟ بدعتی سے پھر کوئی جواب نہ بن سکااور خاموش ہو گیا۔ خلیفہ لے اس مناظرہ میں موجود تھاوہ فور أبول برڑا كه رسول الله عليه عليه كى سنت اور خلفائے راشدين كا طریقہ جس کے لیے کافی نہ ہو اللہ اس کے لیے مجھی وسعت و کشاد گی پیدانہ کرے ، اور ایسے ہی وہ شخص جسے نبی کریم علیہ کی سنت اور صحابه مركرام ، تابعين عظام ، ائمه دين اور راسخين علم كا طریقه لیمنی آیات صفات کی تلاوت کرنا،احادیث صفات کایژهنا اور انہیں ان کے ظاہری معنی پر محمول کرنا کافی نہ ہو اللہ اسے وسعت و فراخی ہے محروم رکھے۔

لے یہ خلیفہ وا ثق باللہ تھا جس کانام ہارون بن محدہے، فتنہ مخلق قر آن کے سلسلہ میں اس نے کتنے لوگوں کو آزمائش میں ڈالااور کتنے لوگوں کو قید کر کے اُن کے عقیدے خراب کئے،۲۳۲ھ میں اس کی وفات ہوئی۔

«لمعة الاعتقاد»——«٣٢»

جن آیات میں اللہ تعالیٰ کی صفات کا تذکرہ ہے ان میں سے چند درج ذیل ہیں:اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَ يَهُ فَى وَ جُهُ رَبِك ﴾ (الرحمٰن: ٢٥) "اور تير ، دب كاچيره له باقى رہے گا۔ اور فرمایا:

﴿ بَلُ يَدَاهُ مَبُسُوطَتَانِ ﴾ (المائدة: ٦٢) "بلکه اس کے دونوں ہاتھ کھلے ہیں"۔ اور عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں خبر دیتے ہوئے فرمایا کہ انہوں نے کہا:

﴿ تَعُلَمُ مَافِی نَفُسِی وَلَآ أَعُلَمُ مَافِی نَفُسِك ﴾ (المائدة:١١١) "جو میرے دل میں ہے تو جانتا ہے، مگر جو تیرے دل میں ہے میں نہیں جانتا۔

ا سلف صالحین کا اجماع ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے "وجہ" (چہرہ) ثابت ہے، لہٰذ اللہ کے شایان شان اس کے لیے "وجہ" کو شاہری مفہوم سے ہٹایانہ اس کے لیے "وجہ" کو ظاہری مفہوم سے ہٹایانہ جائے، نداسے بے معنی کیاجائے، نداس کی کیفیت بیان کی جائے اور ندمخلوق سے تشبیہ دی جائے۔

ولمعة الاعتقادي — « ra

نيز فرمايا: ﴿وَجَآءَ رَبُّك ﴾ (الفجر:٢٢)

"اور آئے گاتیر ارب اور فرشتے قطار در قطار "۔

اور فرمايا: ﴿ هَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ ﴾ (البقرة:٢١٠)

''کیا وہ اس کا انتظار کرتے ہیں کہ آئے ان پر اللہ (ابر کے سائیانوں میں)

اور فرمايا: ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنُهُمُ وَرَضُوا عَنُهُ ﴾ (المائدة:١١٩)

''التّٰدان ہے راضی ہوااور وہ التّٰد ہے راضی ہوئے۔

اور فرمايا: ﴿ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ (المائدة: ٥٣)

"الله ان سے محبت کر تاہے اور وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں"۔

نیز کا فروں کے بارے میں فرمایا:

﴿وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ ﴾ (الفِّح:١)

''اوراللّٰدان پر غصه ہوا۔

اور فرمایا:

﴿ اتَّبَعُوا مَآ أُسُخَطَ اللَّهَ ﴾ (محد:٢٨)

"وهاس طریقه پر چلے جواللہ کوناراض کرنے والاہے"۔

المعة الاعتقاد»——«٢٦»

نيز فرمايا: ﴿ كُرِهَ اللَّهُ البِعَاتَهُمُ ﴾ (التوبه: ٢٨) "الله في الله البيعائه من الله التوبه ٢٠٠٠)

اور جن احادیث میں اللہ تعالیٰ کی صفات کا تذکرہ ہے ان میں سے چندیہ ہیں: رسول اللہ علیہ شنے فرمایا:

"ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى سماء الدنيا" له جمار ارب جو بلند وبابركت هم، بررات آسان دنيا كي طرف انتر تابيد فرمايا:

"یعجب ربك من الشاب لیست له صبوة" ٢ "تمهارا رب اس نوجوان سے خوش ہوتا ہے جس كے اندر

ل و يكفئ : مندامام احمد ۲۲ (۲۲۲ ،۲۲۲ ،۲۲۲ ) و صحیح مسلم ، كتاب صلاة المسافرین ، كتاب التهجد ، باب الدعاء والصلاة من آخر الليل (۲۲،۲۵ ) و صحیح مسلم ، كتاب صلاة المسافرین ، باب الترغیب فی الدعاء والذكر فی آخر الليل (۷۵۸) و موطا مالک ، كتاب القرآن ، باب ماجاء فی الدعاء (۱۲۳۱) و سنن ابی داؤد ، كتاب السنا ، باب الروعلی الحجمیه (۷۳۳ م) و جامع ترفدی ، ابواب الصلاة ، باب ماجاء فی نزول الرب عزوجل الی السماء الدنیا کل لیله (۴۳۲ ) و سنن ابن ماجه ، كتاب ا قامة الصلاة ، باب ماجاء فی نزول الرب عزوجل الی السماء الدنیا کل لیله (۴۳۲ ) و سنن ابن ماجه ، کتاب ا قامة الصلاة ، باب ماجاء ماجاء فی ای ساعات اللیل افضل (۱۳۲۲) بروایت ابو بر برورضی الله عنه .

ع مند احمر ۱۵۱۷، و مجم طبر انی کبیر ۱۷۹۹ سر وایت عقبه بن عامر رضی الله عنه، البته اس عدیث کی سند میں ابن لہیعہ ہیں جو ضعیف ہیں، حافظ سخاوی اپنی کتاب" المقاصد الحسنه" میں )

المعة الاعتقاد العقاد العقاد

"یضحك الله إلى رجلین قتل أحدهما الآخر ثم یدخلان الجنة" ا "الله تعالی ان دو آدمیوں کو دیکھ کر ہنستا ہے کہ ایک نے دوسرے کو قتل کیا پھر دونوں کے دونوں جنت میں داخل ہوگئے" اور اسی طرح کی دیگر احادیث جو صحیح سند اور ثقہ راویوں سے

 ﴿لمعة الاعتقاد﴾

مروی ہیں ان پر ہمار اا بمان ہے، ہم ان کی تر دیدیاا نکاریا خلاف ظاہر تاویل نہیں کرتے، اور نہ ہی اللہ کی صفات کو مخلوق کی صفات سے تشبیہ دیتے ہیں، اور یقین کے ساتھ یہ جانتے ہیں کہ کوئی بھی اللہ سجانہ و تعالیٰ کا شبیہ و نظیر نہیں۔

﴿ لَيُسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثورى:١١)
"الله كِ مثل كوئى چيز نہيں،اور وہ سننے والا، ديكھنے والا ہے"۔
ہر وہ شكل جودل ميں كھلے ياذ ہن اس كا تصور كرے اللہ تعالى اس
سے پاك و منز ہ ہے۔

آیات صفات میں سے اللہ تعالیٰ کابیر ارشاد بھی ہے:

﴿ اَلرَّ حُمْنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوَىٰ ﴿ (ط:٥) ﴿ رَحَلُنَ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوَىٰ ﴾ (ط:٥) ﴿ رُحَلُنَ عُرِش يرمستوى موا"\_ل

اور بيرار شاد بھى:﴿ أَمِنتُم مَّنُ فِي السَّمَآءِ ﴾ (اللهُ ١٦٠) دور بيرار شاد بھى:﴿ اللهُ ١٦٠) دور كياتم ندر ہوگئے اس سے جو آسان ميں ہے"۔

لے اللہ تعالیٰ کاعرش پر مستوی ہونا کتاب و سنت اور سلف صالحین کے اقوال سے ثابت ہے اور اللہ نے قر آن مجید کے اندر متعدد مقامات پراپنے مستوی عرش ہونے کا تذکرہ فرمایا ہے۔ ﴿لمعة الاعتقاد﴾

اور رسول الله عليه عليه كي بيه حديث بهي:

''ہمارا رب وہ اللہ ہے جو آسانوں میں ہے، اے اللہ تیرا نام بزرگ ہے''۔لے

اور یہ حدیث بھی جس میں آپ نے لونڈی سے فرمایا تھا:

"الله كهال ہے؟اس نے جواب دیا: آسان میں، آپ نے فرمایا: اسے آزاد كردو، بير مومنہ ہے"اسے مالك اور مسلم نيز ديگر ائمه حدیث نے روایت كیاہے۔ ٢

نیزر سول الله علیه کی بیه حدیث جس میں آپ نے حصین سے فرمایا تھا:

ا ندکوره حدیث ایک کمی حدیث کا مکر این جس کا ابتدائی حصہ یہ ہے کہ "من اشتکی منکم شیا او اشتکاہ اخ له فلیقل: ربنا الله الذی فی السماء...." اس حدیث کو امام احمد نے مند (۲۱/۲) میں روایت کیاہے،البتہ اس کی سند میں جہالت اور ضعف ہے،ابوداؤد نے بھی اس حدیث کو اپنی سنن میں کتاب الطب کے اندر (حدیث ۲۹۲۳ کے تحت) ذکر کیاہے،اور حاکم نے متدرک کو اپنی سنن میں کتاب الطب کے اندر (حدیث ۲۹۳۳ کے تحت) ذکر کیاہے،اور حاکم نے متدرک (۱۲۳۳) میں ایکن اس سند میں زیادہ ابن محمد انصاری ہیں جو متر وک ہیں جیسا کہ حافظ ابن حجمر "تقریب" میں ذکر کیاہے، حافظ ذہبی نے اپنی کتاب "تلخیص" (۱۲۳۳) میں کہا ہے کہ امام بخاری وغیرہ نے زیادہ کو منکر الحدیث قرار دیاہے۔

ع. ديكھئے:مؤطاامام مالك ٢/٢٧٤/٤٥٤ و صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة و نخ ماكان من اباحة (۵۳۷) **﴿لَمِعَةَ الْاعِتَقَادِ﴾** 

"تم كتنے معبود كى پر ستش كرتے ہو؟ جواب ديا: سات معبودوں كى، چھ زمين ميں ہيں اور ايك آسان ميں، آپ نے فرمايا: خوف ور جا كے وقت كس معبود كو پكارتے ہو؟ جواب ديا: جو آسان ميں ہے، آپ نے فرمايا: پھر زمين والے چھ معبودوں كو چھوڑ دو اور صرف آسان والے كى عبادت كرو، اور ميں تمہيں دو دعائيں بتاتا ہوں انہيں پڑھاكرو"۔

چنانچہ حصین اسلام نے آئے اور آپ نے انہیں یہ دعا سکھائی
"اللهم الهمنی رشدی وقنی شرنفسی" اے اللہ مجھے بھلائی
گیراہ د کھااور مجھے میرے نفس کے شرسے محفوظ رکھ۔

سابقہ آسانی کتابوں میں نبی علیہ اور آپ کے اصحاب کرام کی جو نشانیاں مذکور ہیں ان میں سے ایک نشانی میہ بھی ہے کہ وہ

ا اس حدیث کو امام ترندی نے اپنی جامع میں ابواب الدعوات، باب ۷ (۳۲۷۹) کے تحت
روایت کیا ہے، البتہ اس کی سند میں شبیب بن شیبہ تمیمی منقر می ہیں جو صدوق ہیں، لیکن حدیث میں
انہیں وہم ہو جاتا ہے، جبیبا کہ حافظ ابن حجر نے '' تقریب'' میں ذکر کیا ہے، نیز اس سند میں جسن
بھر می ہیں جنہوں نے معتعن روایت کیا ہے۔ اس کے باوجود امام ترندی نے اس حدیث کے بارے
میں کہا ہے کہ بیہ حسن غریب ہے اور اس سند کے علاوہ دوسر سے طریق سے بھی بیہ حدیث عمران بن
حصین سے مروی ہے۔

«لمعة الاعتقاد»——« اسم الاعتقاد»

سجدے زمین پر کریں گے ، مگر ان کااعتقادیہ ہو گا کہ ان کا معبود آسان میں ہے۔

امام ابوداؤد نے اپنی کتاب "سنن" میں بیہ حدیث ذکر کی ہے کہ رسول اللہ علیقے نے فرمایا کہ ایک آسان کا فاصلہ اتنا اتنا ہے۔۔۔۔ پھر آخر میں فرمایا: اس کے اوپر عرش ہے اور اللہ تعالی عرش پر مستوی ہے۔ ل

یہ اور اس قتم کی دیگر صفات کی نقل ور وایت نیز ان کی قبولیت اسلاف کرام کا جماع ہے،انہوں نے ان صفات کی تر دیدیا تاویل یا تثبیہ و تمثیل کی کوشش نہیں گی۔

## امام مالک بن انس رحمة الله علیه ع سے سوال کیا گیا کہ اے

ا دیکھئے: منداحمد الام ۲۰۵۰، وسنن ابی داؤد (محکاب النه "باب فی الجمیه (۲۲۵،۳۷۲۳)، مقدمه، ۲۵۵ می و جامع ترفدی، ابواب النفیر، باب من سورة الحاقه (۲۳۵) و سنن ابن ماجه، مقدمه، باب فیما کرت الجمیه (۱۹۲۳)، البته سند میں عبدالله بن عمیره بیں جو مجبول بیں، اس کے باوجود امام ترفدی فرماتے بیں که به حدیث حن غریب ہے، ولید بن ابو ثور نے اس طرح ساک سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ روایت کیا ہے۔ روایت کیا ہے۔ کیا ہے، نیز شریک نے اس حدث کا بعض حصہ ساک سے موقو فار وایت کیا ہے۔ کے لقب کی کنیت ابو عبدالله اور نام مالک بن انس بن مالک اصبی حمیری ہے اور امام دار البحر ت کے لقب سے مشہور بیں۔ ۹۳ ھ میں مدینہ طیبہ میں ولادت ہوئی اور ۲۵ ھ میں مدینہ بی میں وفات بیائی۔

€ rr }=

﴿ لَمِعة الاعتقاد ﴾—

ابوعبدالله الله تعالیٰ فرما تاہے:

﴿ اَلرَّ حُمْنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوَىٰ ﴾ (ط:۵) ''رحمٰن عرش ير مستوى ہوا''

تو کس طرح مستوی ہوا؟ امام مالک نے فرمایا: استواء معلوم ہے لے اور کیفیت غیر معقول ہے۔ لیے اور اس پرائیان لاناواجب سے اور کیفیت کے بارے میں سوال کرنا بدعت ہے۔ پھر امام مالک نے حکم دیا اور سوال کرنا بدعت ہے۔ پھر امام مالک نے حکم دیا اور سوال کرنے والے شخص کو مجلس سے نکال دیا گیا۔ ہے

لی نیخی "استواء "کامعنی معلوم ہے اور وہ ہے بلند ہونا۔ ع یعنی اللہ کے مستوی ہونے کی کیفیت کا ادراک عقل سے باہر ہے۔ ع اس پرائیمان لانااس لیے واجب ہے کہ وہ کتاب و سنت سے ثابت ہے۔ ع تاکہ اس کی وجہ سے دوسر ہے لوگ اعتقاد کے معاملہ میں کسی فتنے کا شکار نہ ہوں۔

# ﴿ لمعة الاعتقاد﴾ فصل دوم

# الله تعالیٰ کے کلام فرمانے کا بیان

الله تعالیٰ کی ایک صفت میہ بھی ہے کہ وہ کلام فرما تاہے اور اس کا كلام ازلى ہے۔ لے اپنے بندوں میں سے جسے حیا ہتا ہے اپناكلام سنا تا ہے، موسیٰ علیہ السلام نے براہ راست اللّٰہ کا کلام سنا، ان کے علاوہ جبريل عليه السلام اور ديگر انبياء وملائكه جنهيں الله نے اجازت دی انہوں نے بھی اس کا کلام سنا۔

قیامت کے دن اللّٰہ تعالیٰ اپنے مومن بندوں سے کلام فرمائے گااور وہ اس سے کلام کریں گے ، نیز اللہ کی اجازت کے بعد وہ اس کے دیدار سے بھی مشرف ہوں گے۔ یے اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:

﴿ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلِيماً ﴾ (الناء:١٦٢)

"اورالله تعالیٰ نےموسیٰ سے کلام کیاجس طرح کلام کیاجا تاہے۔

لے تعنی کلام فرمانااللہ کی ایک صفت ہے جو کتاب و سنت سے ثابت ہے، جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: "و كلم الله موسى تكليما" اور موى تكام كياجس طرح كلام كياجاتا -یے بیدا کیک لمبی حدیث کا فکڑا ہے جس کوامام ترمذی نے اپنے جامع میں (حدیث نمبر ۲۵۵۲) 🥌

#### دوسری جگه فرمایا:

﴿ قَالَ يَامُوسَى إِنِّى أَصُطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسْلَتِى وَبِكُلْمِى ﴾ (الاعراف:١٣٣)

"اے موسیٰ میں نے تمام لوگوں پرتر جیے دے کر کھیے منتخب کر لیا ہے۔ ہے اپنا پیغام بھیجنے کے لیے اور ہم کلام ہونے کے لیے۔ اور ہم کلام ہونے کے لیے۔ اور فرمایا: ﴿مِنْهُم مَّن حَلَّمَ اللَّهُ ﴾ (البقرۃ:۲۵۳)
"ان میں بعض وہ ہیں جن سے اللّٰہ نے کلام کیا"۔ اور فرمایا:

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُتَكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحُيًّا أَوُ مِن وَرَآءِ ى جِجَابٍ ﴾ (الثوري:۵۱)

"کسی بشرکی بیہ طاقت نہیں کہ اللہ اسے کلام کرے مگر وحی (اشارے)کے طور پریاپر دے کے پیچھے سے "۔

اور ابن ماجہ نے اپنی سنن میں (حدث نمبر ۳۳۳۷) کے تحت روایت کیا ہے۔ البتہ اس کی سند میں عبد الحمید بن حیریب بن ابوالعشرین ہیں جو اوزاعی کے کا تب تھے، یہ صدوق ہیں اور سند میں عبد الحمید بن حیریب بن ابوالعشرین ہیں جو اوزاعی کے کا تب تھے، یہ صدوق ہیں اور سماحب حدیث نہ تھے۔ اس مجھی علطی کرجاتے ہیں۔ ابوحاتم کہتے ہیں کہ سد کا تب دیوان تھے اور صاحب حدیث نہ تھے۔ اس وجہ سے امام ترفدی نے اس حدیث کو غریب یعنی ضعیف بتایا ہے اور کہا ہے کہ اس حدیث کا کچھ حصہ سوید بن عمرونے اوزاعی سے روایت کیا ہے۔

اور فرمایا:

﴿ فَلَمَّ أَتُهَا نُودِیَ یِمُوسَیْ ، إِنِّی أَنَا رَبُّك ﴾ (ط:۱۱،۱۱) "پھر جب آگ کے پاس پنچے تو آواز آئی کہ اے موسیٰ! میں ہی تیرارب ہوں"۔

نيز فرمايا:

﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا اللَّهُ لَآ إِلَّهَ إِلَّا أَنَا فَاعُبُدُنِي ﴾ (ط:١٣)

"بیشک میں ہی اللہ ہوں، میرے سواکوئی معبود برحق نہیں، اس لیے میری ہی بندگی کر"۔

اور بیہ قطعاً ناممکن ہے کہ بیہ باتیں اللہ کے سواکوئی اور کیے۔
عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جب وحی
کے ساتھ کلام فرماتا ہے تو آسان والے (فرشتے) اس کی آواز
سنتے ہیں، یہ حدیث نبی علیہ سے مروی ہے۔ ا

ا اس حدیث کوامام بخاری نے تعلیقاً اور ابن مسعود پر مو قوف ذکر کیاہے، جس کے الفاظ یہ ہیں، اسمع اهل السموات شیئا" کہ آسمان والے کچھ سنتے ہیں۔ دیکھئے صبح بخاری کتاب )

عبداللہ بن انیس اے سے مروی ہے کہ نبی علی اللہ بن انیس اے سے مروی ہے کہ نبی علی اللہ بن اللہ بن اللہ تعالیٰ تمام مخلوق کواس حالت میں جمع کر ہے گا کہ وہ برہنہ، نظے پیر، غیر مختون اور خالی ہا تھ ہوں گے، پھر سب کو ایک آواز سے پکارے گاجس کو قریب اور دور والے سب یکساں طور پر سنیں آگے، فرمائے گا: میں ہی بادشاہ ہوں، میں ہی بدلہ دینے والا ہوں"۔ اس حدیث کوائمہ حدیث نے روایت کیا ہے اور امام بخاری ہوں"۔ اس حدیث کوائمہ حدیث نے روایت کیا ہے اور امام بخاری نے (باب کے تحت) بطور استشہاد ذکر کیا ہے۔ یہ

التوحيد، باب قول الله تعالی: "و لا تنفع الشفاعة عنده الالمن اذن له" (٣٨١/١٣)، البته الوداؤد نے اپنی سنن بیس باب فی القرآن (٣٨٣) کے تحت "سمع اهل السماء صلصلة...." کے الفاظ کے ساتھ موصولاً ومر فوعاً روایت کیا ہے اور اس کی سند بھی حسن ہے۔

ل آپ کا پورانام عبدالله بن انیس جنی اور کنیت ابو یکی المدنی ہے، انصار میں بنو سلمہ کے حلیف تھے، ملک شام میں شہور قول کے مطابق ۵۳ھ میں وفات پائی، رضی الله عنه شام میں شہور قول کے مطابق ۱۳۸۳ میں الله عنه الله عنه الله سام میں شہور قول کے مطابق ۵۳ھ میں اور تعلیم الله عنه الله سام میں الدین کو امام احمد نے مند ۱۳ روم کو میں ابو یعلی نے اپنی مند میں اور خود بخاری نے "الادب المفرد" میں عبدالله بن محمد بن عقیل کے واسطہ سے جابر رضی الله عنه سے موصولاً روایت کیا ہے۔ اس حدیث میں عبدالله بن محمد بن عقیل کے واسطہ سے جابر رضی الله عنہ سے موصولاً روایت کیا ہے۔ اس حدیث کی دوسری سند بھی ہے جے طبر انی نے "مند شامین" میں اور تمام نے "فوا کہ" میں ذکر کیا ہے، اور وہ ابوا کی روم ری سند بھی ہے جے خطیب بغدادی نے بن دینار عن محمد بن متکدر عن جابر کی سند ہے۔ ایک تیسری سند بھی ہے جے خطیب بغدادی نے اس حدیث حن ہے، مزید کی سند ہے۔ ایک تیسری سند بھی ہے جے خطیب بغدادی نے دیکھئے: فتح الباری (امر ۱۵۵ میل السام کو درج فی طلب العلم و (۱۳ سام ۳۸)

بعض آثار میں منقول ہے کہ موسیٰ علیہ السلام نے جس رات آگ کو دیکھا تو آگ سے ڈرگئے، اللہ نے انہیں پکارا: اے مؤسیٰ! آگ کو دیکھا تو آگ سے ڈرگئے، اللہ نے انہیں پکارا: اے مؤسیٰ آواز سن کر موسیٰ علیہ السلام کو قدرے تسلی ہوئی اور جلدی سے کہا: حاضر، حاضر، تیری آواز سن رہا ہوں مگر تجھے دیکھ نہیں رہا ہوں، تم کہال ہو؟ فرمایا: میں تیرے اوپر ہوں اور سامنے ہوں اور رائیں ہوں۔ موسیٰ سمجھ گئے کہ یہ صفات تواللہ ہی دائیں ہوں اور بائیں ہوں۔ موسیٰ سمجھ گئے کہ یہ صفات تواللہ ہی کی ہوسکتی ہیں، فور آبول پڑے کہ میرے معبود! تو یقیناً ایسا ہی ہے، کی ہوسکتی ہیں، فور آبول پڑے کہ میرے معبود! تو یقیناً ایسا ہی ہے، فرمایا: اے موسیٰ! تم میر اکلام سن رہا ہوں تیرے فرستادہ (فرشتے) کا؟

لے موی علیہ السلام سے متعلق آگ والی رات کا بیہ قصہ مجھے کہیں نہیں مل سکا۔ واللہ اعلم ویسے اس روایت میں اللہ کے جواوصاف بیان کیے گئے ہیں صحیح نصوص سے ان کا ثبوت نہیں۔

## فصل سوم

# قرآن کریم کے بارے بیں سلف کاعقبیرہ

اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے کلام کا ایک حصہ قرآن مجید بھی ہے، اور یہی اللہ کی کتاب مبین، حبل متین، صراط متنقیم اور اس کی نازل کروہ کتاب ہے، جسے جبریل امین۔ علیہ السلام۔ نے عربی زبان میں سید المرسلین، محمد علیلہ کے قلب پر نازل فرمایا تھا، یہ کلام جستہ میں سید المرسلین، محمد علیلہ کے قلب پر نازل فرمایا تھا، یہ کلام جستہ اللہ کی طرف سے اتراہے اور پھر اسی کی طرف لوٹ جائے گا، اور یہ مخلوق نہیں ہے، نیزیہ کلام محکم سور توں، آیات بینات اور حروف و کلمات میر متل ہے۔

جس نے اس کتاب قرآن مجید کو پڑھااور اس میں غلطی نہیں کی توایک ایک حرف پر اسے وس دس نیکیاں ملیں گا۔ لے اس کتاب کا اول ہے اور آخر ہے، اور پارے اور اجزاء ہیں، زبان سے

ا یہ جملہ ایک ضعیف حدیث سے ماخوذ ہے جسے امام طبر انی نے "اوسط" میں عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "قر آن کو در شکی کے ساتھ پڑھو، ﴾

اس کی تلاوت ہوتی ہے اور کان اسے سنتے ہیں، یہ سینوں میں محفوظ اور مصاحف میں مکتوب ہے، نیز یہ محکم ومتثابہ ، ناسخ ومنسوخ،خاص وعام اور امر و نہی پر مشتمل ہے۔

﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبُطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيُهِ وَلَامِنُ خَلَفِهِ تَنُزِيلٌ مِّنُ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (فصلت:٣٢)۔

"اس پرنہ سامنے سے باطل آسکتا ہے اور نہ پیچھے سے، یہ ایک حکیم وحمید کی نازل کر دہ چیز ہے"۔ سندنیں

﴾ جس نے قرآن پڑھااور پڑھنے میں غلطی نہیں کی تواسے ہر حرف کے بدلے دس نیکیاں ملیں،اس کے دس تنکیاں ملیں،اس کے دس گناہ معاف ہوئے اور دس درجے بلند ہوئے"۔اس حدیث کی سند میں ایک راوی تبشل بن سعید بن ور دان الور دانی ہیں جو متر وک ہیں،اور امام اسحاق بن راہویہ نے انہیں کذاب (جھوٹا) قرار دیاہے،دیکھئے:(مجمع الزوائد ۲۷ سالا۔

## ﴿ لمعة الاعتقاد﴾ — — « ٥٠

چاہے وہ سب ایک دوسرے کے مدد گار ہی کیوں نہ ہو جائیں۔ اور قر آن مجید ہی وہ عربی کتاب ہے جس کے بارے میں کفار نے کہاتھا:

> ﴿ لَن نُّوُمِنَ بِهِلْذَا الْقُرُءَ انِ ﴾ (سا:۳) "اس قر آن پرہم ہر گزایمان نہیں لا سکتے۔ اور بعض نے کہاتھا:

﴿إِنُ هَاذَ آ إِلَّا قَوُلُ الْبَشِرِ ﴾ (المدرُ:٢٥)" بيه توبشر كاكلام ہے"۔ جس كى ترديد كرتے ہوئے الله سجانہ نے فرمايا:

﴿سَأْصُلِيهِ سَقَرَ﴾ (المدرُ:٢٦)

"عنقریب میں ایسا کہنے والے کو جہنم میں جھونک دوں گا"۔ نیز بعض لو گول نے قر آن کے شعر ہونے کا دعویٰ کیا تو اللہ تعالیٰ نے تردید کرتے ہوئے فرمایا

﴿وَمَا عَلَّمُنهُ الشِّعُرَ وَمَا يَنُبَغِى لَهُ إِنَ هُوَ إِلَّا ذِكُرُ وقُرُءَ انَّ مُّبِينٌ ﴾(يس:٦٩)

''ہم نے نبی کو شعر نہیں سکھایا اور نہ ہی شاعری اس کو زیب

دیتی ہے، بیہ توایک نصیحت اور قر آن مبین (صاف پڑھی جانے والی کتاب)ہے۔

اللہ تعالیٰ نے جب اس کتاب کے شعر ہونے کی نفی کر دی اور اس کا قر آن ہونا ہی ثابت فرمادیا، تواب کسی صاحب عقل کے لیے کوئی شبہ باقی نہیں رہا کہ قر آن ہی وہ کتاب عربی ہے جو حروف و کلمات اور آیات بینات پرشمال ہے، کیونکہ انہی صفات کے حامل کلام کوشعر کہاجا تاہے۔

نیزاللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَإِن كُنْتُمُ فِي رَيُبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبُدِنَا فَأْتُواً بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِ، وَأَدُعُواُ شُهَدَآءَ كُم مِّنُ دُونِ اللّٰهِ ﴾ (البقرة:٣٣)۔

"اور اگر تمہیں اس میں شک ہے کہ یہ کتاب جو ہم نے اپنے بندے پر نازل کی ہے یہ ہماری ہے یا نہیں، تو اس جیسی ایک ہی سورت بنالاؤاور اللہ کو چھوڑ کر اپنے سارے ہمنواؤں کو بلالو۔ ظاہر ہے کسی ایسی چیز کی مانند لانے کا چیلنج نہیں دیا جاسکتا جو چیز عقل وادراک سے باہر ہو۔ نیز فرمایا:

﴿ وَإِذَا تُتُلَىٰ عَلَيُهِمُ ءَ ايَاتُنَا بَيِّنْتٍ قَالَ الَّذِيُنَ لَا يَرُجُونَ لِقَآئنا اللَّهِ عَالَ اللَّذِيُنَ لَا يَرُجُونَ لِقَآئنا اللَّهِ عَالَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْمِى اللَّهُ عَلَى اللَّه

"جب انہیں ہماری واضح آیات سنائی جاتی ہیں تو وہ لوگ جو ہم سے ملنے کی امید نہیں رکھتے، کہتے ہیں کہ اس کے بجائے کوئی اور قرآن لاؤ، یااس میں ترمیم کر دو۔ اے نبی! آپ کہہ دیجئے کہ میر اید کام نہیں کہ اپنی طرف سے اس میں کوئی تغیر و تبدل کروں۔ یہ کام نہیں کہ اپنی طرف سے اس میں کوئی تغیر و تبدل کروں۔ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے یہ ثابت کر دیاہے کہ قرآن مجید ہی (میں) وہ آیات بینات ہیں جولوگوں کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں۔ اللہ نے فرمایا:

﴿ بَلُ هُوَ ءَ اللَّ عَيْنَاتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ (العَكبوت: ٣٩)" وراصل بيه آيات بينات بين ان لو گول كے ولول ميں جنہيں علم بخشا گياہے۔

اس طرح قتم کھانے کے بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّهُ لَقُرُء َ انَّ كَرِيمٌ، فِي كِتَٰبٍ مَّكُنُونِ لَّايَمَشُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾(الواقع: 22-29) المعة الاعتقاد العتقاد العتقا

"یہ قرآن کریم ہے، ایک محفوظ کتاب میں ثبت ہے، جسے مطہرین کے سواکوئی حچو نہیں سکتا"۔

مزيد فرمايا: ﴿ كَهَايْغَصَ ﴾ (مريم:١)

﴿ حيدً ، عَسَقَ ﴾ (الثورى:١)

اس طرح کل انتیس سور توں کو حروف مقطعات سے شروع فرمایا ہے۔ نیزر سول اللہ علیہ نے فرمایا: "جس نے قرآن بڑھا اور اس میں غلطی نہیں کی تو اسے ہر

"جس نے قرآن پڑھااور اس میں غلطی نہیں کی تواہے ہر حرف کے بدلے میں دس نیکیاں ملیں۔ لے اور جس نے قرآن پڑھااور اس میں غلطی کی تواسے ہر حرف کے بدلے ایک نیکی ملی"۔ یہ حدیث صحیح ہے۔ یہ

#### ایک دوسری حدیث میں آپ نے فرمایا:

لے اس حدیث کوامام ہیٹی نے مجمع الزوا کد (۱۲۳۷) میں مجم طبر انی اوسط کے حوالہ سے ذکر کیا ہے، تفصیل کے لیے دیکھئے حاشیہ (۴۲)۔

عنها سے ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے: "قال دسول الله عَلَيْنِ من قر القرآن فأعرب بعضا عنها سے ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے: "قال دسول الله عَلَيْنِ من قر القرآن فأعرب بعضا ولحن بعضا کتب له عشرون حسنة "جس نے قرآن پڑھااور بعض درست پڑھااور بعض میں غلطی کی تواس کے لیے بیس نیکیاں کھی گئیں۔اس حدیث کی سند میں عبدالرجیم بن زید عمی بیں جو متروک بیں ،دیکھئے: مجمع الزوائد ۱۷۳۔

«لمعة الاعتقاد»——«مهة الاعتقاد»

"قرآن بڑھو قبل اس کے کہ وہ لوگ آئیں جواس کے حروف کو تو تیر کی مانند سیدھا کریں گے (خوب بناسنوار کر تجوید کے ساتھ بڑھیں گے) مگر قرآن ان کے حلق سے پنچے نہیں اترے گا، وہ قرآن بڑھ کر دنیا کا فائدہ چاہیں گے اور آخرت کے تواب سے کوئی سر وکار نہیں رکھیں گے۔ا

ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما ہے ان کا بیہ قول مروی ہے کہ صحت و در شکی کے ساتھ قرآن پڑھنا ہمارے نزدیک اس کے بعض حروف یاد کر لینے سے اچھاہے۔

نیز علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جس نے قر آن کے ایک حرف کا بھی انکار کیااس نے پورے قر آن کاا نکار کیا۔

اسی طرح تمام مسلمان قرآن مجید کی سور توں، آیتوں اور اس کے الفاظ وحروف کے شار کرنے پر متفق ہیں، اور اس بات پر بھی کہ جس نے قرآن کی کسی سورت یا آیت یالفظ یا کسی حرف تک کا انکار کیا تووہ کا فر ہے۔ اور بیراس بات کی قطعی دلیل ہے کہ قرآن مجید حروف ہے۔

لے بیہ حدیث حسن ہے، دیکھئے: مند امام احمد ۱۳۶۳، ۱۵۵ بروایت انس، و ۳۹۷،۳۵۷ بروایت انس، و ۳۹۷،۳۵۷ بروایت جابر، و ۳۹۷،۳۵۷ باب بروایت جابر، و ۸۵ ۳۳۸ بروایت سہل بن سعد ساعدی نیز دیکھئے: سنن ابی داؤد، کتاب الصلاۃ، باب مایجز کی الامی والاً عجمی من القراء (۸۳۱) بروایت سہل بن سعد ساعدی رضی الله عنهم اجمعین ۔ تصلیم قیامت کے دن اہل ایمان کے اللہ کے دیدار سے شرف ہونے کا بیان

اہل ایمان (قیامت کے دن) اللہ تعالیٰ کو اپنی آئکھوں سے دیکھیں گے۔ اِس سے ملا قات کریں گے، ہم کلام ہوں گے اور اللہ ان سے کلام فرمائے گا،ار شادہے:

﴿ وُ جُوهُ ۚ يَوُمَئِذٍ نَّاضِرَةً ، إِلَىٰ رَبِّهَا ناظِرَةً ﴾ (القيامہ:۲۳،۲۳) "قیامت کے روز کچھ چہرے ترو تازہ ہوں گے،اپنے رب کی طرف دیکھ رہے ہوں گے۔اور فرمایا:

﴿ كَلَّا إِنَّهُمُ عَن رَّبِهِمُ يَوُمَثِذٍ لَّمَحُجُوبُونَ ﴾ (المطففين:١٥)۔ "ہر گزنہیں، یقیناً یہ قیامت کے دن اپنے رب کے دیدار سے محروم رکھے جائیں گے"۔

لے پہال پر قیامت کے دن دیکھنامراد ہے، کیونکہ دنیا میں اللہ تعالیٰ کودیکھنامحال ہے، رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "تم میں سے کوئی شخص بھی مرنے سے پہلے اللہ عزوجل کو نہیں دیکھ سکتا"۔ دیکھئے صحیح مسلم، کتاب الفتن، باب ذکر ابن صیاد (۱۲۹٬۲۹۳) ومنداحد ۲۲۳۷، وجامع ترندی، حدیث (۲۲۳۷)۔

فاجروں کا اللہ کے دیدار سے بحالت غضب محروم رہنااس بات کی دلیل ہے کہ مومنین کو بحالت رضا اللہ کے دیدار کا شرف حاصل ہوگا، ورنہ اللہ کے دیدار کے سلسلہ میں مومنوں اور فاجروں کے در میان کوئی فرق نہیں رہ جائے گا۔

نيزر سول الله عليه في فرمايا:

''قیامت کے دن تم اپنے رب کو اسی طرح دیکھو گے جس طرح اس چاند کو دیکھتے ہو کہ اس کو دیکھنے میں کوئی چیز حائل نہیں ہوتی'' یہ حدیث صحیح اور متفق علیہ ہے۔ لے

اس حدیث میں جو تشبیہ دی گئی ہے وہ صرف دیکھنے سے متعلق ہے، دیکھی جانے والی چیز میں تشبیہ مقصود نہیں، کیونکہ اللّٰد کا کوئی شبیہ و نظیر نہیں۔

ل ملاحظه مو: منداحمر ۳۷،۳۲۰،۳۲۰ وصحیح بخاری، کتاب التوحید، باب قول الله: "وجوه یومند ناضوة البی دبها ناظرة" (۳۵۷،۳۵۱) وصحیح مسلم، کتاب المساجد، باب فضل صلاتی الصبح والعصر والمحافظة علیها (۲۳۳) وسنن ابی داؤد، کتاب السنه، باب فی الروکیة (۲۲۹) وجامع ترندی، ابواب صفة الجنه، باب ماجاء فی روکیة الرب تبارک و تعالی (۲۵۵۷) بروایت جرید بن عبدالله بحلی رضی الله عنه -

## فصل ينجم

# قضاءو قندر كابيان

الله تعالیٰ کی ایک صفت میہ بھی ہے کہ وہ جو حیا ہتا ہے کر گذر تا ہے،اس کے ارادہ کے بغیر کسی شئے کاوجود نہیں،اوراس کی مشیت سے کوئی چیز باہر نہیں، کا ئنات کاہر ذرہاس کی نقتہ پر کے ماتحت اور اس کے تھم سے وجود پذریہ ہو تاہے،اس کی مقرر کردہ تقدیر ہے کسی کو مفر نہیں اور لوح محفوظ میں جو لکھا جاچکا ہے اس سے آگے بڑھنے کی گنجائش نہیں، کا ئنات میں لوگ جو کچھ کررہے ہیں وہ سب الله کے ارادہ سے ہے، وہ اگر بچانا جاہے تولوگ اس کے حکم کی خلاف ورزی نہیں کر سکتے، اور اگر جاہے کہ سب اس کی اطاعت کریں تو سب کے سب اس کی اطاعت کریں گے۔اس نے مخلوق کو اور ان کے افعال کو پیدا فرمایا ہے، اور ہر ایک کارزق اور زندگی متعین کر دی ہے ، جسے حیا ہتا ہے اپنی رحمت سے ہدایت

یاب کر تاہے، اور جسے چاہتاہے اپنی حکمت سے گمراہ کر تاہے، فرمایا:

﴿ لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفُعَلُ وَهُمُ يُستَلُونَ ﴾ (الانبياء: ٢٣)\_

"وہ اپنے کاموں کے لیے کسی کے آگے جوابدہ نہیں،اور سب جوابدہ ہیں"۔

اور فرمايا: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقُنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القمر: ٢٩)

''یقیناً ہم نے ہر چیزا یک تقدیر کے ساتھ بیدا کی ہے۔ ·

مزيد فرمايا:

﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيءٍ فَقَدَّرَهُ تَقُدِيُرًا ﴾ (الفرقان: ٢) "اور جس نے ہرچیز کو پیدا کیا، پھراس کی ایک تقتریر مقرر کی۔ نوف ان

﴿مَآأَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرُض ولا فِي أَنْفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَالُونِ الْفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَتَبِ مِن قَبُلِ أَن نَّبُرَأَهَا ﴾ (الحديد:٢٢)

''کوئی مصیبت ایسی نہیں جو زمین میں یا تمہارے اپنے نفس پر نازل ہوتی ہو اور ہم نے اس کو پیدا کرنے سے پہلے ایک کتاب (نوشتہ نقدیر) میں لکھ نہ رکھا ہو۔

اور فرمایا:

﴿ فَمَنُ يُرِدِ اللّٰهُ أَن يَهُدِيَهُ يَشُرَ حُ صَدُرَهُ لِلْإِسُلَامِ وَمَن يُرِدُ اللّٰهَ يَجُعَلُ صَدُرَهُ ضَيّقًا حَرَجًا ﴿ (الانعام:١٢٥)

" جسے اللہ ہرایت دینے کاارادہ فرما تا ہے اس کا سینہ اسلام کے لیے کھول دیتا ہے ،اور جسے گمراہی میں ڈالنے کاارادہ فرما تا ہے اس کے سینے کو تنگ کر دیتا ہے۔

نیز ابن عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث میں ہے کہ جبر ئیل علیہ السلام نے نبی علیہ علیہ اللہ عنہ کیا کہ ایمان کیا ہے؟ تو آپ نے جواب میں ارشاد فرمایا:

"ایمان سے ہے کہ تم اللہ پر ،اس کے فرشتوں پر ،اس کی نازل کردہ کتابوں پر ، اس کے رسولوں پر ، یوم آخرت پر اور بھلی اور بری تقدیر (کے اللہ کی طرف سے ہونے) پر ایمان لاؤ"۔

یہ جواب س کر جبر ئیل نے کہا کہ آپ نے پیج فرمایا۔ اس حدیث کوامام مسلم نے روایت کیا ہے۔ ل

دوسر ی حدیث میں آپ علیہ نے فرمایا:

"ہرتقد ریر میں ایمان لایا، خواہ وہ جھلی ہویا بری، پیند ہویانا پیند" لے

نیز رسول اللہ علیہ کی ایک دعایہ بھی ہے جسے آپ نے اپنے

نواسے حسن بن علی رضی اللہ عنہما کو قنوت وتر میں بڑھنے کے لیے

سکھایا تھا: "وقنی شر ماقصیت" کے بعنی اے اللہ! تو نے جو فیصلہ

فرمادیا ہے اس کے شرسے مجھے محفوظ رکھ۔

لیکن اس کے ساتھ ہی اللہ کے احکامات پر عمل نہ کرنے اور محرمات و منہیات کاار تکاب کرنے کے لیے ہم قضا وقدر و بہانہ

ا امام بیٹی اپنی کتاب "مجمع الزواکد" (۱۱۳) میں لکھتے ہیں کہ طبرانی نے مجم کیر میں معتبر سند کے ساتھ ابن عررضی اللہ عنہ سے بیہ حدیث روایت کی ہے جس کے الفاظ بیر ہیں: "الایمان ان تومن باللہ و ملائکتہ و کتبہ و رسلہ و الجنة و النار و القدر خیرہ و شرہ و حلوہ و مرہ من الله" لیمی ایمان بیہ ہے کہ تم اللہ پر،اس کے فرشتوں پراس کی کتابوں پر،اس کے رسولوں پر، جنت و جہنم پر اور تقدیر پر ایمان لاؤکہ بھلی و ہری اور پیندونا پیند تقدیر سب اللہ کی طرف سے ہے۔اس حدیث کو ابن حبان نے اپنی "صحیح" (۱۲) میں نیز دار قطنی وغیرہ نے اپنی سنن میں روایت کیا ہے، اور یہ حدیث کو ابن حبان نے اپنی "صحیح" (۱۲) میں نیز دار قطنی وغیرہ نے اپنی سنن میں روایت کیا ہے، اور یہ حدیث کو ابن حبان نے اپنی "صحیح" (۱۲) میں نیز دار قطنی وغیرہ نے اپنی سنن میں روایت کیا ہے، اور یہ حدیث کو ابن حبان نے اپنی "صحیح ہے۔

ع سنن ابی داؤد، کتاب الصلاة، باب القنوت فی الوتر (۱۳۲۲،۱۳۲۵) و جامع ترندی، ابواب الصلاة، باب ماجاء فی الوتر (۱۳۲۸،۱۳۲۵) و جامع ترندی، ابواب الصلاة، باب ماجاء فی الوتر (۱۳۸۸) و سنن نسائی، کتاب قیام اللیل، باب الدعاء فی الوتر (۱۳۸۸) نیز دیکھئے مندامام احمد، طبر انی اور سنن بہتی، اس حدیث کی سند صحیح ہے۔

نہیں بناتے، بلکہ اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے کہ اللہ تعالیٰ نے کتابیں نازل کرکے اور رسولوں کو مبعوث فرماکر ہم پر ججت تمام کردی ہے۔ فرمایا:

﴿ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعُدَ الرُّسُلِ ﴾ (النه:١٦٥) '' تأكه رسولول كومبعوث كردينے كے بعد لوگوں كے پاس الله كے مقابله ميں كوئى ججت نه رہے''۔

ہمارایہ بھی ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی کام کے کرنے یا کسی
کام سے بازر ہے کاجو تھم دیا ہے ، وہ اس بنیاد پر دیا ہے کہ بندے کے
اندر تھم بجالانے کی طاقت موجود ہے ، اللہ نے کسی کو معصیت پر ،
یاترک اطاعت پر مجبور نہیں کیا ہے ، فرمایا:

﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّٰهُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ (القرة:٢٨٦) "الله كسى نفس براس كى طافت سے بڑھ كر بوجھ نہيں ڈالتا۔ اور فرمایا:

> ﴿ فَاتَّقُواللَّهُ مَااسُتَطَعُتُمُ ﴾ (التغابن:١٦) "اللّه سے ڈروجتناتم میں طاقت ہے۔

نيز فرمايا:

﴿ الْيُوْمَ تَجُزَىٰ كُلُّ نَفُسِ بِمَا كَسَبَتُ لَا ظُلُمَ الْيُوْمَ ﴾ (المومن: ١٥) "آج ہر نفس کو اس کی کمائی کا بدلہ دیا جائے گا جو اس نے کی تھی، آج کسی پر کوئی ظلم نہ ہوگا"۔

مذکورہ آیت اس بات کی تھلی دلیل ہے کہ بندے کا اپناعمل اور اپنی کمائی ہے جس پڑاسے اچھے عمل کا چھا،اور برے عمل کا برابدلہ دیا جائے گا اور یہ سارے اعمال اللہ تعالیٰ کے فیصلہ کے مطابق ظہور پذیر ہوتے ہیں۔

## تصل شم ایمان کی حقیقت

زبان سے اقرار کرنے، دل میں پختہ یقین رکھنے اور ارکان اسلام پر عمل کرنے کا نام ایمان ہے، جو نیکیوں سے بڑھتا اور معصیت سے گھٹتار ہتاہے،اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعُبُدُوا اللَّهَ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَواةَ وَيُؤتُوا الزَّكُواةَ وَذٰلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ (البية: ٥)

"اور ان کواس کے سواکوئی تھم نہیں دیا گیا تھا کہ اللہ کی بندگی کریں، اپنے دین کواس کے لیے خالص کر کے، بالکل کیسو ہو کر، اور نماز قائم کریں اور زکو ق دیں اور یہی درست دین ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی بندگی، اخلاص نیت، نماز قائم کرنے اور زکوۃ اداکرنے کو دین قرار دیاہے، نیز رسول اللہ علیہ نے فرمایا:

''ایمان کے تہتر سے زائد درجے ہیں، سب سے اعلیٰ درجہ

اللہ کے معبود برحق ہونے کی شہادت دینا،اور سب سے ادنیٰ درجہ راستہ سے کسی تکلیف دہ چیز کا ہٹادینا ہے''۔لے

اس حدیث میں آپ علیہ نے قول وعمل دونوں کو ایمان قرار دیاہے۔ نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَزَادَتُهُمُ إِيمَناً ﴾ (التوبه:١٢٢)

"لیعنی جوایمان والے ہیں ان کے ایمان میں ہر نازل ہونے والی سورت نے اضافہ ہی کیا ہے۔

مزيد فرمايا:

﴿ لِيَزُ دَادُوا لِيمَنَّا ﴾ (الفِّح: ١٠)

"دلیعنی وہ اللہ ہی ہے جس نے مومنوں کے دلوں میں سکینت نازل فرمائی تاکہ اینے ایمان کے ساتھ وہ اور ایمان بڑھالیں۔

ا اس حدیث کو بخاری نے مختر اور مسلم نے مطولاً روایت کیا ہے، دیکھئے: صبح بخاری، کتاب الایمان، باب بیان عدد شعب الایمان الایمان، باب بیان عدد شعب الایمان واقع مسلم، کتاب الایمان، باب بیان عدد شعب الایمان وافضلها (۳۵)، اس حدیث کا آخری مکزا"و الحیاة شعبة من الایمان" ہے۔ دیکھئے: فتح الباری (۱۹۹۳) ایمان کی شاخوں کا بیان۔ مکمل تخ تن کے لیے میری شخیق کے ساتھ شائع شدہ کتاب «مختصر شعب الایمان" کی طرف رجوع کریں۔

نیزر سول الله علی نیز رسول الله علیانی

"ہروہ شخص جہنم سے نکال لیا جائے گا جس نے دنیا میں "لاالہ الااللّٰد" پڑھا ہو گا،اور اس کے دل میں گیہوں کے برابر،یارائی کے برابر لے ،یا ذرہ کے برابر بھی ایمان ہو گا۔ ۲

اس حدیث میں رسول اللہ علیہ نے ایمان کے متعلق جوار شاد فرمایا اس سے بھی ایمان کے کم وبیش یا چھوٹے اور بڑے ہونے کا ثبوت ملتاہے۔

لے کہاجا تاہے کہ چار ذرے ایک رائی کے برابر ہوتے ہیں۔

م صحیح بخاری، کتاب الایمان، باب زیادة الایمان و نقصانه (۱۷۹۱۹) و کتاب التوحید، باب کلام الرب یوم القیامه (۱۹۲۱۳) و صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب اونی الل الجنه منزله فیها (۱۳۲۵٬۱۹۳) نیز صحیح مسلم کی فد کوره کتاب و باب میں (۳۲۲٬۱۹۳) بیه حدیث مروی ہے که رسول الله علیقی سے قیامت کے دن کہا جائے گا: "انطلق فمن کان فی قلبه مثقال حبة من خودل من ایسان فاخوجه من الناد" جاؤاور جس کے دل میں رائی کے دانہ کے برابر بھی ایمان ہے اس کو جہنم سے نکال او۔

## فصل ہفتم

# امورغیب برایمان لانے کا بیان

نبی حلیقہ نے جن باتوں کی خبر دی ہے اگر وہ صحیح سند سے ثابت ہوں تو ان پر ایمان لانا واجب ہے، خواہ ان باتوں کو ہم نے اپنی آئکھوں سے دیکھے لیا ہویانہ دیکھا ہو،ان واقعات کے برحق اور سیجے ہونے پر ہمارایقین ہے، جاہے ہماری سمجھ میں وہ آئیں یانہ آئیں، اور چاہے ہم ان کی حقیقت سے واقف نہ ہو سکیں۔ مثلًا اسر اء ومعراج كاواقعه، جوحالت بيداري مين پيش آيا تقااور قريش نے جس کو ناممکن سمجھ کر انکار کر دیا تھا، حالا نکہ وہ خواب کے منکر نہ تھے۔اسی طرح بیہ واقعہ کہ ملک الموت جب موسیٰ علیہ السلام کی روح قبض کرنے کے لیے ان کے پاس پہنچا تو موسیٰ علیہ السلام نے اسے ایساطمانچہ رسید کیا جس سے اس کی آنکھ پھوٹ گئی، فرشتہ اللہ کے پاس واپس گیا تواللہ نے اس کی آئکھ لوٹادی۔ لے

ل به حدیث صحیح بخاری، کتاب الا نبیاء، باب و فاق مو کی (۳۱۲،۳۱۵) میں، صحیح مسلم

🗶 (۱۵۷،۲۳۷۲) میں نیز منداحمه ۲ / ۱۵۱،۳۱۵ میں ابوہر یرہ د ضی اللہ عنہ وغیرہ سے مو قوف اور مر فوع دونول طرح سے مروی ہے، علامہ شخ احمد شاکر۔ رحمہ اللّٰہ۔"مند" کے اندر حدیث (۷۶۳۴) کی تعلیق میں لکھتے ہیں کہ:اس حدیث کو ابن حبان نے ''ذکر خبر شنع بہ علی منتحلی سنن المصطفی علیہ من حرم التوفیق لادراک معناہ'' کے عنوان کے تحت ذکر کیا ہے،اور پھراس کے بعد فرمایا:الله تعالیٰ نے اینے رسول عظیم کے بندوں کے لیے معلم بنا کر اور اپنی مراد کو بیان کرنے والا بنا کر د نیا میں مبعوث فرمایا، چنانچہ رسول اللہ علیہ نے اللہ کا پیغام بندوں تک پہنچایا اور اللہ کی آیات کو مجمل ومفصل ہر طریقہ سے بیان فرمایا، اور سپ کے صحابہ نے آپ کے پیغام اور بیان کو سمجھا۔ مذ کورہ حدیث بھی ان احادیث میں ہے ہے جن کا سمجھ میں آنااہل حق کی استطاعت سے باہر نہیں، الله تعالیٰ نے ملک الموت کو موسیٰ علیہ السلام کاامتحان لینے کے لیے یہ حکم دے کران کے پاس جیجا کہ اب اپنے رب کے پاس چلئے ،اس حکم سے حقیقت مقصود نہ تھی بلکہ صرف امتحان مطلوب تھا، جس طرح الله تعالیٰ نے ابراجیم علیہ السلام کاامتحان لینے کے لیے انہیں بیٹے کو قربان کرنے کا حکم دیا تھا، اس تھم سے بھی حقیقت مقصود نہ تھی بلکہ صرف امتحان مطلوب تھا، چنانچہ جب ابراہیم علیہ السلام نے بیٹے کو قربان کرنے کا عزم مصم کر کے اسے پیشانی کے بل گرادیا تواللہ نے ایک بڑی قربانی (دنبہ) فدیہ میں دے کر بچہ کو بچالیا۔ اللہ تعالیٰ نے ملا نکہ کو انبیاء علیم السلام کے پاس ایس شکلوں میں بھیجاجوان کے نزدیک غیر معروف تحمیں، مثلاً ملا نکہ ابراہیم علیہ السلام کے پاس آئے تو وہ انہیں پہچان نہ سکے اور ڈر گئے ، جبر ئیل علیہ السلام رسول اللہ علیہ کے پاس آئے اور آپ سے ایمان، اسلام اور احسان کے بارے میں سوالات کئے اور ان کے واپس جانے کے بعد آپ کو پیۃ چلا کہ بیہ جبر ئیل تھے۔اس طرح ملک الموت جب موسیٰ علیہ السلام کے پاس آئے تواس شکل میں نہیں آئے جسے موسیٰ علیہ السلام جانتے تھے، موسیٰ بڑے غیر تمند تھے ، جب انہوں نے اپنے گھر میں ا جنبی شخص کو دیکھا تواہے طمانچہ رسید کر دیا، جس کے نتیجہ میں اس ( فرشتہ ) کی موجودہ شکل کے اعتبارے آئکھ پھوٹ گئی، لیکن اس کی بیہ فطری شکل نہ تھی۔ **((** 

﴾ ابن عباس رضی الله عنهما کی روایت میں نبی اکرم علیہ کی پیہ صریح حدیث موجود ہے، آپ نے فرمایا:'' جبرئیل نے بیت اللہ کے پاس دومر تنبہ مجھے نماز پڑھائی'' پھراسی حدیث کے آخر میں ہے کہ جبرئیل نے کہا" پیر نمازوں کے لیے) آپ کاوقت ہے اور آپ سے پیشتر انبیاء کا بھی"۔اس حدیث میں بدبات واضح طور پر موجود ہے کہ ہماری شریعت بعض امور میں سابقہ شریعتوں کے موافق ہو سکتی ہے۔ ہماری شریعت میں بیربات شامل ہے کہ بغیر اجازت گھر میں داخل ہونے والے یا جھا نکنے والے کی آنکھ پھوڑ دینے میں کوئی حرج یا گناہ نہیں، جیسا کہ اس بارے میں بے شار احادیث مروی ہیں، جنہیں ہم نے اپنی مختلف کتابوں میں ذکر کیا ہے۔اس لیے عین ممکن ہے کہ یہی بات موسیٰ علیہ السلام کی شریعت میں بھی رہی ہو، بینی بلا اجازت گھر میں گھنے والے کی آنکھ پھوڑ دینے کی اجازت رہی ہو،اور اسی کے مطابق موسیٰ نے اِس اجنبی کی آنکھ پھوڑ دی ہو۔ پھر جب ملک الموت اللہ کے حضور واپس گئے اور موسیٰ کے ساتھ پیش آمدہ ساراماجراسنایا تواللہ تعالیٰ نے دوسر اامتحان لینے کے لیے ملک الموت کو پیہ تھم دے کر موسیٰ کے یاس بھیجا کہ ان سے کہو:اگر آپ ابھی زندہ رہناچاہتے ہیں توبیل کی پشت پر ہاتھ ر کھئے، ہاتھ کے پنچے جتنے بال ہوں گے ہر بال کے بدلے ایک سال کی مہلت ہو گی۔ لیکن جب موسیٰ عليه السلام نے جان ليا كه بيه توملك الموت ہيں جو الله كى طرف سے موت كاپيغام لے كر آئے ہيں، تو خوشی کے ساتھ اس پیغام کو قبول کر لیااور کوئی مہلت نہیں مانگی، بلکہ کہاا بھی روح قبض کرو۔اگر موسیٰ علیه السلام کو پہلی مرتبہ ہی بیہ معلوم ہو گیا ہو تا کہ بیہ ملک الموت ہیں توضر ور ان کاروبیہ وہی ہو تاجو دوسری مرتبہ معلوم ہو جانے پر تھا۔ (اس طرح یہ واقعہ عقل سلیم بڑی آسانی سے قبول کرلیتی ہے) برخلاف ان لوگوں کے جو اپنی نا قص عقل اور الٹی رائے پر اعتماد کرتے ہوئے رہے کہہ بیٹھتے ہیں کہ اصحاب حدیث کی مثال تو لکڑی ڈھونے والوں کی ہے، وہ رطب ویابس سب کچھ اکٹھا کر لیتے ہیں وہ روایتیں جمع کر لیتے ہیں جن سے کوئی فائدہ نہیں، وہ احادیث بیان کرتے ہیں جن پر کوئی اجر و ثواب نہیں،اورایسی باتیں کہتے ہیں جن کی خو داسلام ہی ہے تر دید ہوتی ہےالیں بکواس کرنے والے احادیث و آثار کے علم سے بے بہر ہاور ان کے معانی سے قطعاً نابلد ہیں۔ دیکھئے فتح الباری ۲۱۵ ۱۳۱۵ تا ۱۳۷۸۔

اسی طرح علامات قیامت پر ایمان لاناواجب ہے، مثلاً د جال کا ظاہر ہونا، پھر عیسیٰ علیہ السلام کا آسمان سے انز کراس کو قتل کرنا لے یاجوج و ماجوج کا نکلنا، دابۃ الارض کا نمودار ہونا، آفتاب کا مغرب سے طلوع ہونا، اور اسی تم کی دیگر نشانیاں جو صحیح سند سے ثابت ہیں۔ ہمارایہ بھی ایمان ہے کہ قبر کی نعمت و آسائش اور قبر کا عذاب برحق ہے، نبی علی نے عذاب قبر سے اللہ کی پناہ طلب کی ہے، اور مسلمانوں کو بھی ہر نماز میں عذاب قبر سے بناہ ما نگنے کا حکم دیا ہے۔ یہ اسی طرح قبر کا امتحان و آزمائش برحق ہے، منکر و نکیر کا سوال

لے عیسیٰ بن مریم علیہاالسلام آسان سے نازل ہوں گے اور د جال کو قبل کریں گے جیسا کہ صحیح مسلم میں کتاب الفتن واشر اط الساعة ، باب ذکر الد جال (۲۹۳۷) کے تحت نواس بن سمعان رضی اللہ عنہ سے مروی ہے ، حدیث کے الفاظ ہیں: "فیطلبہ حتی یدر کہ بباب لدفیقتلہ" عیسیٰ علیہ السلام د جال کو تلاش کریں گے۔ د جال کو تلاش کریں گے۔

ع رسول الله علي في فرمايا: جب تم يس سے كوئى تشهد ميں بيٹے تو چار چيز وں سے الله كى پناه طلب كرے، يوں دعا كرے "اللهم انى اعو ذبك من عذاب جهنم و من عذاب القبر و من فتنة المحيا و الممات و من شوفتنة المسيح الدجال" اے الله! ميں تيرى پناه جا بتا بهوں عذاب جہنم سے ، عذاب قبر سے ، زندگى و موت كے فتنے سے اور مسيح دجال كے فتنہ كے شرسے ، و يكھئے: صحيح مسلم ، كتاب المساجد ، باب ما يستعاذ منه فى الصلاة ( ۵۸۸) و سنن الى داؤد ، كتاب الصلاة ، باب ما يقول بعد التشهد ( ۹۸۳ ) و سنن الى داؤد ، كتاب الصلاة ، باب ما يقول بعد التشهد ( ۹۸۳ ) و سنن نسائى ، كتاب السهو ، باب نوع آخر من العوذ فى الصلاة ( ۵۸ / ۱۸ ) د

کرنا برحق ہے اور موت کے بعد دوبارہ زندہ ہونا بھی برحق ہے، جب اسرافیل علیہ السلام سور پھو نکیں گے ،ار شاد ہے:

﴿ فَإِذَاهُم مِّنَ الْأَجدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمُ يَنسِلُونَ ﴾ (يس:۵)

"لینی صور پھو نکا جائے گا اور ایکا یک بیہ اپنے رب کے حضور پیش ہونے کے لیے اپنی اپنی قبروں سے نکل پڑیں گے"۔

قیامت کے دن لوگ نظے پاؤل، برہنہ جسم، خالی ہاتھ اور غیر مختون حالت میں اٹھائے جائیں گے اور میدان محشر میں جمع ہوں گے، ہمارے نبی علیہ حساب و کتاب شروع ہونے کے لیے اللہ سے سفارش کریں گے، پھر اللہ تعالی لوگوں کا محاسبہ فرمائے گا، کچہری لگے گی، میزان نصب کئے جائیں گے اور لوگوں کے عمل کے مطابق ان کے اعمال نامے ان کے دائیں یا بائیں ہاتھوں میں ملتے چلے جائیں گے۔

﴿ فَأَمَّا مَنُ أُوتِى كِتَبُهُ بِيَمِينِهِ، فَسَوُفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيراً، وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهُلِهِ مَسُرُورًا، وَأَمَّا مَنُ أُوتِى كِتْبَهُ وَرَآءَ طَهُرِهِ، فَسَوُفَ يَدُعُوا تُبُورًا، وَيَصُلَىٰ سَعِيرًا ﴿ (الا تقاق: ١٢-١٢)

''پھر جس کانامہ 'اعمال اس کے دائیں ہاتھ میں دیا گیااس سے ملکا حساب لیا جائے گااور وہ اپنے لوگوں کی طرف خوش خوش پلٹے گا،اور جس کانامہ 'اعمال اس کی پیٹھ کے پیچھے سے دیا گیا تو وہ موت کو پکارے گااور بھڑ کتی ہوئی آگ میں جایڑے گا۔

میزان کے دو پلڑے ہیں اور در میان میں ایک زبان (کانٹا) ہے،جس کے ذریعہ بندوں کے اعمال تولے جائیں گے۔

﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَرُيْنُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ، وَمَنُ خَفَّتُ مَوَرُينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ، وَمَنُ خَفَّتُ مَوَرُينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمُ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴾ (المؤمنون:١٠٣،١٠٢)

" پھر جن کے پلڑے بھاری ہوں گے وہی فلاح پائیں گے،اور جن کے پلڑے ہوں گے جنہوں نے جن کے پلڑے ہوں گے جنہوں نے اپنے آپ کو گھاٹے میں ڈالا،وہ جہنم میں ہمیشہ رہیں گے"۔ ہماری نبی محمد علیہ کو قیامت کے دن کے لیے ایک حوض عطاکیا گیاہے جس کا پانی دودھ سے سفید اور شہد سے میٹھا ہے،اور ستاروں کی گنتی کے برابراس میں آبخورے ہیں، جسے اس حوض سے ایک گھونٹ

پانی میسر ہو جائے گااسے پھر بھی بیاس نہ محسوس ہو گی۔ اِ اسی طرح بل صراط بھی برحق ہے، نیک لوگ اسے پار کر جائیں گے اور بدکار پھسل کر جہنم رسید ہو جائیں گے، رسول اللہ علیہ ہے این امت میں سے اہل کہائر کے لیے شفاعت فرمائیں

گ، چنانچہ اہل کبائر آگ میں جل کر کو ئلہ ہوجانے کے بعد آپ آپ کی سفارش کے بعد جہنم سے نکالے جائیں گے،اور پھر آپ

کی شفاعت سے جنت میں داخل ہوں گے۔ کے اسی طرح دیگر

ا مسیح بخاری، کتاب الرقاق، باب فی الحوض (۱۱ ۲۰۹ تا ۱۳ ۲۱) اور صحیح مسلم، کتاب الفضائل، باب اثبات حوض نبینا علی و صفاته (۲۲۹۲) میں عبدالله بن عمروبن عاص رضی الله عنه سے مروی ہے که رسول الله علی فرمایا: "حوضی مسیرة شهر، ماؤه أبیض من اللبن وریحه أطیب من المسك و کیزنه کنجوم السماء، من شرب منه فلا یظما أبدا" میرے حوض کار قبرایک ماه کی مسافت کے برابر ہے، اس کایانی دودھ سے زیادہ سفید، خوشبومشک سے بہتر اور آبخورے آبان کی مسافت کے برابر ہیں، جو اس حوض سے پیئے گا اسے بھی بھی پیاس محسوس نہیں ہوگ۔ صحیح کے تاروں کے برابر ہیں، جو اس حوض سے پیئے گا اسے بھی بھی پیاس محسوس نہیں ہوگ۔ صحیح مسلم کے الفاظ ہیں: "ماوه أشد بیاضا من اللبن وأحلی من العسل" اس حوض کایانی دودھ سے زیادہ سفید اور شہد سیاسے نیادہ سفید اور شہد سفید اور شکلیاں میں اللبن و آبد اللبن و آبد اللبن و آبد اللہ سفید اور شکلیاں میں کار تبدیا کی سفید اور شکلیاں کی سبت کی سافت کی کیار سے نیادہ سفید اور شہد سفید اور شکلیاں کی سافت کی سفید اور شکلیاں کی سفید کی س

لے شفاعت کے بارے میں بہت می صحیح احادیث بخاری ومسلم وغیرہ میں مروی ہیں، سنن ابوداؤد اور جامع ترندی میں انس رضی اللہ عنہ کی ہیہ حدیث مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا:''میری شفاعت این امت کے اہل کبائر کے لیے ہوگی''۔ بیہ حدیث صحیح ہے۔

انبیاء مومنین اور ملائکہ کو بھی شفاعت کرنے کی اجازت دی جائے گی۔اللّٰہ تعالیٰ کاار شادہے:

﴿ وَلَا يَشُفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَىٰ وَهُم مِّنُ خَشُيَتِهِ مُشُفِقُونَ ﴾ (الانبياء:٢٨)

"اور دہ کسی کے لیے شفاعت نہیں کرتے سوائے اس کے جس کے حق میں شفاعت قبول کرنے پراللّہ راضی ہو،اور وہ خود اللّہ کے خوف سے ڈرے رہتے ہیں۔کا فر کے لیے کسی کی بھی شفاعت کارگر نہیں ہوگی۔

ہمارااس پر بھی ایمان ہے کہ جنت اور جہنم اللہ کی دو مخلوق ہیں جو بھی فنا نہیں ہول گی، جنت اللہ کے نیک بندوں کی آرام گاہ ہے جس میں وہ ہمیشہ ہمیش رہیں گے ، اور جہنم الہ کے دشمنوں اور نافر مانوں کا ٹھکانہ ہے۔

﴿ إِنَّ الْمُجُرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ، لَايُفَتَّرُ عَنُهُمُ وَهُمُ فِيُهِ مُبُلِسُونَ﴾ (الزفرف:٤٥،٧٣)

"بیشک مجرمین ہمیشہ جہنم کے عذاب میں مبتلار ہیں گے، مبھی ان

«لمعة الاعتقاد»——«مح

کے عذاب میں کمی نہ ہوگی، اور وہ اس میں مایوس پڑے رہیں گے۔
قیامت کے دن موت کو ایک چنکبٹرے مینڈھے کی شکل
میں لایا جائے گا اور جنت اور جہنم کے در میان اسے ذرج کر دیا جائے گا، پھریہ منادی کر دی جائے گی کہ ''اے جنتیو! جنت میں ہمیشہ کی زندگی ہے، اب اس کے بعد موت نہیں، اے جہنمیو! جہنم میں ہمیشہ کی زندگی ہے، اب اس کے بعد موت نہیں، اے جہنمیو! جہنم میں ہمیشہ کی زندگی ہے، اب اس کے بعد موت نہیں، اے جہنمیو! جہنم میں ہمیشہ کی زندگی ہے، اب اس کے بعد موت نہیں، اے جہنمیو! جہنم میں ہمیشہ کی زندگی ہے، اب اس کے بعد موت نہیں، اے جہنمیو! جہنم میں

ا ديكيئ صحيح بخارى، كتاب النفير، باب قوله عزوجل" وانذرهم يوم الحسرة" (٣٢٥/٨) وصحيح مسلم ،كتاب صفة الجنه باب الناريي فلها الجبارون (٢٨٣٩) بروايت ابوسعيد خدرى رضى الله عنه-

## م منفرق اعتقادی مسائل کابیان

ہمارا ایمان ہے کہ محمد رسول اللہ علیہ خاتم الانبیاء اور سیدالمرسلین ہیں، آپ کی رسالت پر ایمان لائے اور نبوت کی شهادت دیئے بغیر کسی شخص کاایمان درست نہیں ہو سکتا، قیامت کے دن آپ کی شفاعت کے بعد ہی لو گوں کے در میان فیصلہ ہوگا، اور آپ کی امت تمام امتوں سے پہلے جنت میں جائے گی، لواءالحمد آپ کے دست مبارک میں ہوگا، آپ ہی مقام محمود اور حوض کوٹر سے نوازے جائیں گے، آپ تمام نبیوں کے امام وخطیب ہوں گے اور ان کے لیے تبلیغ رسالت کی گواہی دیں گے، آپ کی امت تمام امتوں سے بہتر اور آپ کے صحابہ تمام انبیاء علیہم السلام کے اصحاب سے افضل ہیں، آپ کی امت میں سب ہے افضل ابو بکر صدیق ہیں، پھر علی التر تیب عمر فاروق، عثان ذوالنورين اور على مرتضلي بين- رضي الله عنهم اجمعين- جيسا كه عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ کی زندگی میں ہم اس طرح کہتے تھے: ابو بکر پھر عمر پھر عثمان پھر علی اور آپ کواس بات کی اطلاع ہوتی تھی لیکن آپ نکیر نہیں فرماتے تھے۔ لے علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں نے فرمایا: نبی علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں نے فرمایا: نبی علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں انہوں کے فرمایا: نبی علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں اور عمر ، اور علی ہو عمر ، اور علیہ وں تو تیسر سے کانام بھی بتادوں۔ سے

ا اصل کتاب میں اس طرح ہے: "ابو بحر پھر عمر پھر عفان پھر علی .... " بیٹمی نے بھی مجمع الزوائد (۵۸٫۹) میں اس طرح روایت کیا ہے اور معجم طبر انی بیر، مجم طبر انی اوسط اور مند ابو یعلی کا خوالہ دیا ہے، لیکن سنن ابی داؤد، کتاب النه ، باب فی النفضیل ۱۲۲۸ میں اور جامع ترفدی ، ابواب المناقب، باب میں کئین سنن ابی داؤد، کتاب النه ، باب فی النفظ "عثان" تک مروی ہے (یعنی علی رضی الله عنہ کا تذکرہ اس میں نہیں ہے)، صحیح بخاری کتاب فضائل اصحاب النبی علیہ ، باب فضل ابی بکر بعد النبی علیہ فینحیو بین الناس فی زمان رسول الله علیہ فینحیو بین الناس فی زمان رسول الله علیہ فینحیو ابدا بکر شم عمر شم عثمان رضی الله عنهم" رسول الله عنهم" رسول الله عنهم مروی کے جہد مبارک میں ہم اوگوں کا انتخاب کرتے تھے چنانچے ابو بکر کو منتخب کرتے ، پھر عمر کو، پھر عثمان کو۔ رضی الله عنهم ۔

ع اس روایت کوامام سیوطی نے "جامع کبیر "میں علی رضی اللہ عنہ سے ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے "خیر ھذہ الامۃ بعد نبیھا ابوبکر و عمو "اس امت میں نبی کے بعد سب سے افضل ابو بکر اور عمر ہیں، سیوطی نے اس حدیث کے لیے تاریخ ابن عساکر کاحوالہ بھی دیا ہے اور اس کا موقف ہونا صحیح بتایا ہے، نیز سیوطی نے تاریخ حاکم کے حوالہ سے علی اور ابن الزبیر رضی اللہ عنہما سے بیہ روایت ان الفاظ کے ساتھ ذکر کی ہے "خیر امتی بعدی ابوبکر و عمر" میرے بعد ﴾

نیز ابودر داء رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی علی ہے۔ فرمایا:"انبیاءور سل کے بعد ابو بکر سے افضل کوئی شخص نہیں جس پر سورج طلوع ہوا ہویا غروب ہوا ہو"۔ ل

نبی علی کے بعد ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ۔ خلافت کے سب سے افضل اور سب سے افضل اور

کمیری امت میں سب سے افضل ابو بکر وغر ہیں۔ بخاری نے اپنی صحیح میں کتاب فضائل اصحاب النبی علیہ باب فضل ابی بکر (۲۲۱۷) کے تحت محمہ بن الحقفیہ سے روایت کیا ہے، وہ کہتے ہیں میں نے البی علیہ والد سے بوجھا کہ رسول اللہ علیہ کے بعد سب سے افضل کون ہیں؟ فرمایا: ابو بکر، میں نے کہا بھر کون؟ فرمایا: عمر، حالا تکہ مجھے اندیشہ ہوا کہ کہیں عثمان کا نام نہ لے لیں، میں نے کہا عمر کے بعد پھر کون آب ہیں؟ فرمایا: میں کیا ہوں، میں توایک عام مسلمان ہوں۔ دار قطنی میں ابو جمیفہ سے مروی ایک روایت میں ہیں ہوگے کہ انہوں نے کہا: اگر چاہوں تو تمہیں عمر کے بعد سب سے افضل شخص کانام بتادوں۔ میں نہیں جانتا کہ ابنانام ذکر کرنے میں انہوں نے شرم محسوس کی یاحد بیث میں مشغول ہو گئے۔

اس مدیث کوابو نعیم نے اپی کتاب "التحلیه " (۱۰۱۰ س) میں روایت کیا ہے، البته اس کی سند میں اساعیل بن یحل ہیمی ہیں جو کذاب ہیں۔ ہیشی نے "مجمع الزوائد" (۹ رسم، ۴ س) میں اس معنی کی ایک روایت جابر بن عبداللہ سے ذکر کی ہے کہ رسول اللہ عظیمی نے ابودر داء کو ابو بکر کے آگر آگے جلتے ویکھا تو فرمایا: "ابودر داء! تم اس شخص کے آگے چل رہے ہو کہ انبیاء کے بعد اس سے افضل شخص پر سورج طلوع نہیں ہوا"؟ چنانچہ اس دن سے ابودر داء کہی بھی ابو بکر کے آگے نہیں افضل شخص پر سورج طلوع نہیں ہوا"؟ چنانچہ اس دن سے ابود رداء کہی بھی ابو بکر کے آگے نہیں جو لیا بیٹی نے دونوں روایت میں طبر انی کی جانب منسوب کی ہیں۔ پہلی روایت میں اساعیل بن یکی تیمی ہیں جو مدلس ہیں، دیکھئے: محبّ طبر انی کی کتاب ہیں جو کذاب ہیں اور دوسری روایت میں بقیہ ہیں جو مدلس ہیں، دیکھئے: محبّ طبر انی کی کتاب الریاض النظر ق فی منا قب العشر ق "ابو بکر کی فضیلت کابیان۔

سب سے پہلے اسلام لانے والے ہیں، نبی علیہ نے نماز پڑھانے کے لیے اپنی زندگی میں انہی کو آگے بڑھایا تھا، نیز ان کو آگے بڑھانے تھا، نیز ان کو آگے بڑھانے تھا، نیز ان کو آگے بڑھانے تو اور ان کی خلافت پر بیعت کرنے پر تمام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا اجماع تھا، اور اللہ تعالی صحابہ کی مقدس جماعت کو صلالت پراکٹھانہیں کرسکتا۔

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے بعد خلاف کے سب سے زیادہ حقد ار عمر رضی اللہ عنہ سے فیادہ حقد ار عمر رضی اللہ عنہ سے کیونکہ خلیفہ اول کے بعد صحابہ میں وہ سب سے افضل تھے، نیز خلیفہ اول نے انہیں خلافت کی ذمہ داری سونپ دی تھی۔

عمر رضی اللہ عنہ کے بعد خلاف کے سب سے زیادہ حقد الرعثمان رضی اللہ عنہ سے کے بعد (وہ صحابہ میں سب سے افضل تھے نیز) مجلس شور کی نے انہی کوخلافت کے لیے منتخب کیا تھا۔ عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے بعد خلافت کے سب سے زیادہ حقد ارعلی رضی اللہ عنہ سے بعد خلافت کے سب سے زیادہ حقد ارعلی رضی اللہ عنہ سے ، کیونکہ خلیفہ سوم کے بعد وہ صحابہ میں حقد ارعلی رضی اللہ عنہ سے مسلمہ کاان کے خلیفہ بنائے جانے کا سب سے افضل شے اور امت مسلمہ کاان کے خلیفہ بنائے جانے کا سب سے افضل شے اور امت مسلمہ کاان کے خلیفہ بنائے جانے کا

متفقه فيصله تھا۔

یہی حیاروں خلیفہ ہدایت یافتہ خلفائے راشدین ہیں، جن کے بارے میں رسول اللہ علیلی نے فرمایا تھا:

"تم میری سنت کو لازم پکڑواور میرے بعد ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کاطریقہ اپناؤ ،اور اسے مضبوطی سے تھامے رہو"ل نیز فرمایا تھا:

"میرے بعد خلافت تمیں (۳۰)سال تک رہے گی"۔ ع چنانچہ خلیفہ کچہارم علی رضی اللہ عنہ کی خلافت اس حدیث میں مذکور خلافت کا آخری زمانہ تھا۔

صحابہ میں سے "عشرہ مبشرہ" کے جنتی ہونے کی ہم شہادت

لے اس حدیث کی تخ تنج گذر چکی ہے،دیکھئے حاشیہ (۱۳)۔

ت دیکھے: مند امام احمد ۱۵ (۲۲۱،۲۲۰)، وسنن ابی داؤد ، کتاب النه، باب فی الخلفاء (۲۲۲۷) بروایت سفینه امام (۲۲۲۷) بروایت سفینه امام ترفدی الواب الفتن، باب ماجاء فی الخلافه (۲۲۲۷) بروایت سفینه امام ترفدی فرماتے ہیں: یہ حدیث حسن ہے، اس کو سعید بن جمہان سے ایک سے زا کدلوگوں نے روایت کیا ہے اور اسے ہم سعید بن جمہان ہی کے واسطہ سے جانتے ہیں؟ اس باب میں عمر اور علی رضی الله عنهما سے مروی ہے، انہوں نے فرمایا: خلافت کے تعلق سے نبی علیقی نے کوئی عہد نہیں لیا۔ میری رائے میں بھی فد کورہ حدیث حسن ہے۔

دیتے ہیں کیونکہ نبی علیہ نے ان کے جنتی ہونے کی بشارت دی ہے، فرمایا:

"ابو بکر جنت میں ہوں گے، عمر جنت میں ہوں گے، عثمان جنت میں ہوں گے، عثمان جنت میں ہوں گے، عثمان ہوں جنت میں ہوں گے، طلحہ جنت میں ہوں گے، زبیر جنت میں ہوں گے، سعد جنت میں ہوں گے، سعید جنت میں ہوں گے، سعید جنت میں ہوں گے، اور جنت میں ہوں گے،اور عبیرہ بن الجراح جنت میں ہوں گے،اور عبیدہ بن الجراح جنت میں ہوں گے،'الے

عشرہ مبشرہ کے علاوہ بھی جن صحابہ کے جنتی ہونے کی رسول اللہ علیقہ نے بشارت دی ہے ہم ان کے جنتی ہونے کی شہادت دی ہے ہم ان کے جنتی ہونے کی شہادت دیتے ہیں، مثلاً حسن اور حسین کے بارے میں آپ نے فرمایا:

## " بید دونوں جنتی نوجوانوں کے سر دار ہیں "۔ ع

لے جامع ترفدی، ابواب المناقب، باب احد العشر ۃ المبشرین بالجنۃ (۳۵۴۸) بروایت عبدالرحمٰن بن عوف، امام ترفدی فرماتے ہیں: یہ حدیث اسی طرح سعید بن زید کے واسطہ سے بھی نبی علیہ سے مروی ہے، اور یہ پہلی حدیث سے زیادہ صحیح ہے، سنن ابن ماجہ میں بھی یہ حدیث سعید بن زید بی کے واسطہ سے مروی ہے، اور یہ حدیث صحیح ہے۔

یے جامع ترمذی،ابواب المناقب، باب مناقب الحن والحسین (۳۷۷)،امام ترمذی نے اسے حسن صحیح قرار دیاہے، میری رائے میں بھی ہیے حدیث صحیح ہے۔

اسی طرح ثابت بن قیس کے بارے میں فرمایا:

"بير جنتيول ميں سے ہيں"۔ ل

رسول اللہ علیہ نے جن لوگوں کے جنتی یا جہنمی ہونے کی خبر دی ہے ان کے علاوہ اہل قبلہ میں سے کسی بھی شخص پر ہم اس کے جنتی یا جہنمی ہونے کا حکم نہیں لگاتے، بلکہ نیکو کاروں کے لیے اللہ کی رحمت کی امید رکھتے اور بروں کے لیے اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں، اہل قبلہ میں سے محض گناہ کی وجہ سے ہم کسی کی تکفیر نہیں کرتے، اور نہ ہی کسی عمل کے سبب اسے دائرہ اسلام سے خارج سمجھتے ہیں۔

ہمار ااعتقاد ہے کہ حج اور جہاد کا حکم ہر امام کے ساتھ باقی ہے، خواہ وہ اچھا ہویا برا، اسی طرح ان کے بیچھے جمعہ کی نماز بھی درست ہے، انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا:

ل ديكھئة: مندام احمد ١٣٥ سار ١٣٥ وصحيح بخارى، كتاب المناقب، باب علامات اللهوة (٢٦ ١٥٥، ٢٥) وصحيح مسلم، كتاب الايمان، باب مخافة المومن ان يحبط عمله (١١٩)

"تین با تیں ایمان کی جڑیں: (پہلی بات بیہ ہے کہ) کلمہ گوسے
ہاتھ روک لیا جائے ، کسی گناہ کی وجہ سے اسے کافر نہ قرار دیا
جائے، نہ ہی کسی عمل کے سبب اسے دائر ہ اسلام سے خارج قرار دیا
جائے، اور (دوسری بات بیہ ہے کہ) جب سے اللہ عزوجل نے
مجھے مبعوث فرمایا ہے اس وقت سے لے کر جہاد کا فریضہ اس وقت
تک باقی رہے گا جب تک کہ میری امت کے آخری لوگ دجال
سے قال نہ کرلیں، کسی ظالم کا ظلم ، یا کسی انصاف پرور کا انصاف
اس فریضہ کو ختم نہیں کر سکتا، اور (تیسری بات بیہ ہے کہ) نقد بر پر
ایمان رکھا جائے "اسے ابوداؤد نے روایت کیا ہے۔ لے

سنت پر عمل کا تقاضاہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے محبت وعقیدت رکھی جائے،ان کے محاسن بیان کئے جائیں،ان کے لیے اللہ سے رحمت و بخشش کی دعا کی جائے،ان کی شان میں کوئی نازیبا بات نہ کہی جائے، اور ان کے مابین جو اختلا فات ہوئے ان کے

ا دیکھئے۔ سنن ابی داؤد ، کتاب الجہاد ، باب فی الغز و مع ائمۃ الجور (۲۵۳۲) کیکن اس کی سند ضعیف ہے ، کیو نکہ اس میں بیزید بن ابی شبہ ہیں جو مجہول ہیں ،ویسے اس حدیث کا معنی صحیح ہے۔

«لمعة الاعتقاد» ...

بارے میں خاموشی اختیار کی جائے، ساتھ ہی ان کے افضل امت ہونے کا اعتقاد رکھا جائے اور سبقت اسلام کی فضیلت کا اعتراف وا قرار کیا جائے،اللّٰہ تعالیٰ کاار شادہے:

﴿ وَالَّذِينَ جَآءُوا مِنُ بَعُدِهِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغُفِرِلْنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ مَا الْحُورَانَ الَّذِينَ مَا الْمَالُولُ ﴿ الْحَرْنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّةُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

﴿ مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيُنَهُمُ ﴾ (الفتج:٢٩)

''محمد االلہ کے رسول ہیں،اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کفار پر سخت ہیں اور آپس میں نرم''۔ نیز رسول اللہ علیہ فیر مایا: ﴿لمعة الاعتقاد﴾

"میرے صحابہ کو برا بھلانہ کہو، تم میں کا کوئی اگر احد پہاڑ کے برابر سونا (اللہ کی راہ میں) خرچ کرے توان کے ایک مدیا نصف مد کے برابر بھی نہیں پہنچ سکتا"۔ لے

سنت کا تقاضایہ بھی ہے کہ رسول اللہ علیہ کی ازواج مطہرات جو تمام مومنوں کی ماں اور ہر عیب سے پاک و منزہ ہیں، ان کے لیے اللہ کی رضا وخوشنودی کی دعا کی جائے۔ رضی اللہ عنہن ازواج مطہرات میں سے افضل خدیجہ بنت خوبلد اور عائشہ صدیقہ ہیں، وہی عائشہ جن کی اللہ تعالیٰ نے آسمان سے براء ت نازل فرمائی، اور جو دنیا میں بھی رسول اللہ علیہ کی زوجہ مطہرہ تھیں اور آخرت میں بھی آپ کے ساتھ ہوں گی۔ قر آن مجید میں ان کے براء ت نازل ہوجانے کے ساتھ ہوں گی۔ قر آن مجید میں ان کے براء ت نازل براء ت نازل ہوجانے کے بعد اگر کوئی انہیں متہم کرے تو وہ کا فر

ا حدیث کا مطلب یہ ہے کہ غیر صحابی اگر احدیباڑ کے برابر سونااللہ کی راہ میں خرج کرے تواس ثواب کو نہیں پہنچ سکتا جو صحابہ کے ایک مدیانصف مد خرج کرنے پراللہ نے انہیں عطا فرمایا ہے۔ اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی صحیح کے اندر کتاب فضا کل اصحاب النبی علیہ میں اور مسلم نے اپنی صحیح میں کتاب فضا کل اصحابہ دو سلم نے اپنی صحیح میں کتاب فضا کل اصحابہ باب سب الصحابہ رضی اللہ عنہم (۲۵۲۱) کے تحت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔

ہے۔ معاویہ تمام مومنوں کے ماموں لے کاتب وحی اور مسلم خلفاء میں سے ہیں، رضی اللہ عنہم۔

سنت کا تقاضایہ بھی ہے کہ مسلمانوں کے ائمہ اور حکام کی سمع وطاعت کی جائے، خواہ وہ اچھے ہوں یا برے، بشر طیکہ اللہ کی معصیت کا حکم نہ دیں، اللہ کی معصیت ونا فرمانی کے لیے کسی کی بات نہیں تناہم کی جائے گی۔

جو شخص مسلمانوں کا خلیفہ منتخب ہو گیا اور لوگوں نے بخوشی اسے تسلیم کرلیا، یا کوئی تلوار کے زور سے خلیفہ بن بیٹھا اور امیر المومنین کہلانے لگا تو اس کی اطاعت واجب ہو گئی، اب اس کی مخالفت کرنا یا اس کے خلاف بغاوت کرنا یا لوگوں کے در میان بھوٹ ڈالنا جائز نہیں۔

ا معاویہ تمام مومنوں کے ماموں اس معنی میں ہیں کہ وہ ام المو منین ام حبیبہ بنت ابوسفیان کے بھائی تھے، ام حبیبہ کانام رملہ بنت صحر بن حرب ہے، رسول اللہ علیہ نے ان سے نکاح کیا توبہ اس وقت حبشہ میں تھیں اور نجاشی نے اپنی طرف سے چار سودینار مہر ادا کیا تھا۔ ام حبیبہ کی ہم ہم ھا میں مدینہ میں وفات ہوئی۔ رضی اللہ عنہا۔ اسی اعتبار سے معاویہ مومنوں کے ماموں ہوئے۔ شخ مدینہ میں وفات ہوئی۔ رضی اللہ عنہا۔ اسی اعتبار سے معاویہ مومنوں کے ماموں ہوئے۔ اللہ اللہ اللہ امام ابن تیمیہ نے اپنی کتاب "منہاج السنہ" میں علماء کا اختلاف ذکر کیا ہے کہ امہات المومنین کے بھائیوں کومومنوں کے ماموں کہاجائے گایا نہیں۔

سنت کا تقاضا ہیے بھی ہے کہ اہل بدعت سے اجتناب کیا جائے، ان سے مفارقت اختیار کی جائے، امور دین میں ان سے جدّ ل وجدال نه کیاجائے،ان کی کتابیں نه پڑھی جائیں اور ان کی گفتگونه سنی جائے۔ دین کے اندر ایجاد کیا گیا ہر نیا کام بدعت ہے، اور اسلام اور سنت کے علاوہ کسی اور نام کی طرف منسوب ہونے والا بدعتی ہے، مثلًا رافضه، جهمیه، خوارج، قدریه، مرجئه، معتزله، کرامیه اور کلابیه ل وغیرہ۔ یہ سب کے سب گراہ اور بدعتی فرقے ہیں، اللہ تعالی ان لے رافضہ کواس نام سے موسوم کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ زید بن علی بن حسین بن علی بن ابو طالب کے پاس آئے اور ان سے یہ مطالبہ کیا کہ آپ ابو بکر اور عمر۔ رضی اللہ عنہما۔ سے اپنی براء ت کا اعلان کر دیجئے تاکہ ہم آپ کے ساتھ ہو جائیں، زیدین علی نے کہا کہ نہیں، بلکہ میں ان دونوں سے محبت و عقیدت رکھتا ہوں اور ان سے براءت ظاہر کرنے والوں سے اپنی براءت کا اعلان کرتا ہول۔انہوں نے کہا:''اذا نرفضك'' پھر توہم آپ کو چھوڑ دیں گے ، چنانچہ انہوں نے زید بن علی کو چھوڑ دیااوران کی حمایت ہے دستبر دار ہو گئے اور ''رافضہ ''(چھوڑ دینے والے ) کہلائے۔ فرقہ جمیہ جم بن صفوان کی طرف منسوب ہے، اوریہی اصل فرقہ مجربہ ہیں، اللہ تعالیٰ کاازلی صفات کی نفی کرنے میں معتزلہ کے ساتھ ہیں، لیکن بعض دیگر صفات کا بھی انکار کیا ہے۔ خوارج وہ فرقہ ہے جو برسر اقتدار مسلم ائمہ کی اطاعت ہے انکار کر تاہے،اس فرقہ کی ابتداوہاں ہے

ہوئی ہے جب انہوں نے علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے خلاف بغاوت کی تھی۔ فرقہ قدر ریہ کو قدریہ کیے جانے کی وجہ بیہ ہے کہ بیہ فرقہ بندوں کے افعال کوخود ان کی قدرت **ک**ک سب سے ہم کو بیجائے اور اپنی پناہ میں رکھے۔

البتہ فروعی مسائل میں کسی امام کی طرف نسبت کرنا، مثلاً چاروں فقہی مٰداہب لے میں کسٹی کی طرف منسوب ہونا تو بیہ مٰد موم نہیں، کیونکہ فروعی مسائل میں اختلاف رحمت ہے۔ ی

کی جانب منسوب کر تاہے اور اللہ کی تقدیر کا افکار کر تاہے، جس کے نتیجے میں غیر اللہ بندوں کے افعال کا خالق قراریا تاہے۔

مرجنہ کے کئی گروہ ہیں، ان میں سے ایک گروہ کاخیال ہیہ کہ ایمان کے ساتھ کوئی معصیت نقصان دہ نہیں، جس طرح کفر کے ساتھ کوئی اطاعت فائدہ بخش نہیں، اس جگہ مرجنہ کا یہی گروہ مراد ہے۔ معتزلہ وہ فرقہ ہے جو علی رضی اللہ عنہ کے اشکر کے ایک فریق میں سے پیدا ہوا جس نے سیاست سے علیحد گی اختیار کی، بعض لوگوں نے کہاہے کہ واصل بن عطاء کی زیر قیادت اس فرقہ نے حسن بصری کی مجلس سے علیحد گی اختیار کی محتزلہ بے معتزلہ (علیحد گی اختیار کرنے والے) کہلائے، معتزلہ بے شار باطل افکار وعقائدر کھتے ہیں۔

ابوعبداللہ محمہ بن کرام کے پیروکاروں کو کرامیہ کہاجاتا ہے، یہ فرقہ اللہ تعالیٰ کے لئے صفات کو ثابت مانتا ہے، کین اس طرح کہ اس سے اللہ کے لیے جسم ہونااور مخلوق سے مشابہ ہونالازم آتا ہے۔ فرقۂ کلا بیہ عبداللہ بن سعید بن کلاب بھری کی طرف منسوب ہے، ابن کلاب بھری مشکمین میں سے تھااور فرقہ کلا بیہ کا امام تھا، اس کے اور معتزلہ کے در میان بڑے مناظرے ہوئے۔ معتزلہ کی طرح یہ فرقہ بھی بے شار باطل عقائد وافکار رکھتا ہے۔

(۱) فقہی مٰداہب سے یہاں چاروں مشہور مٰد ہب حنفی، مالکی، شافعی،اور حنبلی مراد ہیں۔

(۲) اس عبارت سے اختلاف کی تعریف کرنامقصود نہیں، کیونکہ اتفاق بہر حال اختلاف سے

اور مجتهدین اختلاف میں بھی لائق تعریف ہیں۔ اِ اور اجتہاد پر تواب کے مستحق ہیں، کسی مسئلہ میں ان کا اختلاف (اللہ کی طرف ہے) وسیع رحمت ع اور ان کا اتفاق واجماع قطعی جمت ہے۔
اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ وہ ہمیں بدعات و فتن سے بچائے، اسلام اور سنت پر زندہ رکھے، دنیا میں رسول اللہ علیہ کی سنت کی بیروی کرنے والوں میں شامل فرمائے، اور مرنے کے بعد اپنے فضل و کرم سے انہیں کے زمرہ میں اٹھائے، آمین۔
اسی کے ساتھ ہی عقائد سلف کا بیان ختم ہوا۔
﴿ والحمد لله وحدہ وصلی الله علی سیدنا محمد و آله وصحبه وسلم تسلیماً ﴾

المجتر ہے، بلکہ اس جگہ اختلاف کی ندمت کی نفی مراد ہے، کیونکہ ائمہ نے اجتباد کیااور پھر جو بات حق نظر آئی اے اختیار کیا، بھلے ہی بعض حالات میں وہ اجتباد کرنے میں حق تک نہ پہنچ سکے، لیکن ایسی صورت میں وہ قابل مواخذہ نہیں۔

اے اختلاف میں لا کق تعریف اس صورت ہیں جب اختلاف ان کے اجتہاد اور تلاش حق کی نیت سے پخض پیدا ہو نہ کہ کسی عصبیت یا نفسانیت کی وجہ سے، کیونکہ ایسی صورت میں اختلاف سے بغض وعد اوت اور افتر اق وانتشار پیدا نہیں ہو تا۔ لیکن اس کے بر خلاف اصولی مسائل میں اختلاف کرنے کی صورت میں امت کے اندر افتر اق وانتشار پیدا ہوجا تا ہے۔

٢ اختلاف اس معنى ميں وسنيع رحمت ہے كه الله نے اپنے بندوں كوان كى طاقت سے بڑھ كرمكلف نہيں كيا ہے۔